

Printed by Gauri Shanker Lal Manager, at Chandraprabha Press Benares, Published by Babu Soorajbhan Yakil, Deoband Saharanpur, Hadish etadish etadish etadish eta

<sup>बीतरागायनमः ।</sup> श्री **घट् पाहुड्** 

# श्रीकुन्दकुन्दस्वामी विरचित प्राकृत ग्रन्थ

जिसको

संस्कृत छाया और हिन्दी अनुबाद कराकर जैन सिद्धान्त प्रचारक मंडली देवबन्द ज़िला सहारनपुर

के मंत्री

बाबू सूरज भानु वकील देववन्द ने सन् १९१० इसवी में

न्त्रंद्रप्रभा प्रेस बनारस में छपवाया आ. भी. कैन्द्रासमागर छरि झान मंदिर भी महात्रार जैन आराधना बन्द्र, कोका बा क.

प्रथम बार १००० ]

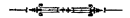
[मूल्य १)

## ॥ प्रस्तावना ॥

जैन जाति में ऐसा कोई मनुष्य न होगा जो श्रीकुन्दकुन्दस्वामी का पवित्र नाम न जानता हो क्योंकि शास्त्र समा में प्रथम ही जो मकुलाचरण किया जाता है उस में श्रीकुन्दकुन्दस्वामी का नाम अवश्य आता है। श्रीकृत्दकृत्दस्वामी के रचे हुए अनेक पाहुड़ ब्रन्थ हैं जिन में अष्ट पाहड़ और षट पाहड़ अधिक प्रसिद्ध हैं क्योंकि उन की भाषा टीका हो चुकी है। इस समय हम षट पाहुड़ ही प्रकाश करते हैं और दो पाहुड़ अलहदा प्रकाश करने का इरादा रखते हैं जो षट पाहुड़ के साथ मिला देने से अष्ट पाहुड़ हो जाते हैं प्राकृत और संस्कृत के एक जैन विद्वान द्वारा प्राकृत गाथाओं की संस्कृत छाया और हिन्दी अनुबाद कराया गया है, अनुबाद क महाशय नाम के भूखे नहीं हैं बरण जैन धर्म के प्रकाशित होने के अभिलाबी हैं इस कारण उन्हों ने अपना नाम छपाना जरूरी नहीं समझा है- ऐसे बिद्वान की सहायता के विद्न प्राकृत गाथाओं का शुद्ध होना तो बहुत ही कठिन था क्योंकि मीदरों में जो अन्थ मिल-ते हैं उनमें प्राकृत वा संस्कृत मूल खोक तो अत्यंत ही अशुद्ध होते हैं—प्राकृत भाषा का अभाव होजाने के कारण संस्कृत छाया का साथ में लगादेना अति लामकारी समझा गया है-आज्ञा है कि पाठकगण अनुवादक के इस श्रमकी कदर करेंगे।

> स्रजभानु वकील देवबन्द

# → अपट पाहुड़ ग्रन्थ अस्



# श्रीकुन्दकुन्द स्वामी विरचित दर्शन पाहुड़ [प्राभ्रत]

काऊण णम्रुकारं जिणवर वसहस्स बद्द्रभाणस्स । दंसणमग्गं वोच्छामि जहाकम्मं समासेण ॥ १ ॥

क्रत्वा नमस्कारं जिनवर वृषमस्य वर्धमानस्य । दर्शनमार्गं वक्ष्यामि यथाक्रमं समासेन ॥

अर्थ — श्रीवृषभदेव अर्थात् श्री आदिनाथ स्वामी को और श्रीवर्द्धमान अर्थात् श्रीमहाबीर स्वामी को नमस्कार करके दर्शन मार्ग को संक्षेप के साथ यथा क्रम अर्थात् सिलसिलेवार वर्णन करता हूँ।

दंसणमूलोधम्मो उवइद्वोजिणवरेहिं सिस्साणं । तंसोऊणसकण्णे दंसणद्वीणो ण वंदिव्वो ॥ २ ॥

दर्शनमूलोधर्मः उपदिष्टोजिनवरैः शिष्याणाम् । तं श्रुत्वास्वकर्णे दर्शनहीनो न वन्दितव्यः ॥

अर्थ — श्रीजिनेन्द्रदेव ने शिष्यों को धर्म का मूल दर्शन ही बताया है, अपने कान से इसको अर्थात् जिनेन्द्र के उपदेश को सुन कर मिथ्या दृष्टियों अर्थात् धर्मात्मापने का भेष धरनेवाले मिथ्यात्वी साधु आदिकों को [धर्म भाव से] बन्दना करना योग्य नहीं है।

दंसणभट्टाभट्टा दंसणभट्टस्सणित्थणिव्वाणं । सिज्झंतिचारयभट्टा दंसणभट्टाणसिज्झंति ॥ ३ ॥

#### ( ? )

दर्शनभ्रष्टाभ्रष्टाः दर्शनभ्रष्टस्यनास्तिनिर्वाणम् । सिद्धन्तिचरित्रभ्रष्टा दर्शनभ्रष्टा न सिद्धन्ति ॥

अर्थ — जो कोई जीव दर्शन अर्थात् श्रद्धान में अष्ट है वह अष्ट ही है, जो दर्शन में अष्ट है उसको मुक्ति नहीं होती है। जो चारित्र में अष्ट हैं वह तो सिद्धि को प्राप्त हो जाते हैं परन्तु जो दर्शन में अष्ट हैं वह सिद्धि को प्राप्त नहीं होते हैं।

सम्मतरयणभट्टा जाणंतावहुविहाइ सत्थाइं । आराहणाविरहिया भगन्ति तत्थेव तत्थेव ॥ ४ ॥

सम्यक्तरत्नभ्रप्टा जानन्तोबहुविधानि शास्त्रानि । आराधनाविराहिता भ्रमन्ति तत्रैव तत्रैव ॥

अर्थ — बहुत प्रकार के शास्त्र जाननेवाले भी जो सम्यक्त रूपी रत्न से श्रष्ट हैं वह आराधना अर्थात् श्रीजिनेन्द्र के बचनों की मान्यता से अथवा दर्शन ज्ञान चारित्र और तपइन चार प्रकार की आराधना से रहित होकर संसार ही में श्रमते हैं संसार ही श्रमते हैं।

सम्पत्त विरहियाणं सुच्छु वि उग्गं तव चरंताणं । ण छहंति वोहिलाहं अवि वास सहस्सकोडीहिं ॥ ५ ॥ सम्यक्त्व विरहितानाम सुष्टु अपि उग्नंतपः चरताम् । न लमन्ते बोधिलाभम् अपिवर्ष सहस्रकोटीमिः ॥

अर्थ — जो पुरुष सम्यक्त रहित है वह यदि हज़ार करोड़ वर्ष तक भी अत्यंत भारी तपकरे तौ भी बोधिलाभ अर्थात् सम्यक्दर्शन झान चारित्र रूप अपने असली स्वरूप के लाभ को नहीं प्राप्त कर सक्ते हैं।

सम्मत्तपाण दंसण बळ वीश्यि वहमाण जे सन्वे। कळिकळुसया विरहिया वर णाणी होंति अहेरण ॥ ६॥ सम्यक्तवज्ञान दर्शन बळ वीर्य वर्षमाना ये सर्वे। कळिकळुषता विरहिता वर ज्ञानिनो भवन्ति अचिरेण।

#### (3)

अर्थ — जो पुरुष पञ्चम काल की दृष्टता से बच कर सम्यक्त, कान, दर्शन, बल, बीर्य में बढ़ते हैं वह थोड़े ही समय में केवल झानी होते हैं।

सम्मत्त सालिलपवाहो णिचं हियए पवदए जस्स । कम्मं वालुयवरणं वंधुव्विय णासए तस्स ॥ ७॥ सम्यक्त्व सलिल्प्रवाहः नित्यं हृदये प्रवर्तते यस्य। कमे वालुकावरणं बद्धमपि नश्यति तस्य॥

अर्थ — जिस पुरुष के हृदय में सम्यक्त रूपी जल का प्रवाह निरन्तर बहता है उसको कर्म रूपी बालू (धूल) का आवरण नहीं लगता है और पहला बन्धा हुवा कर्म भी नाश होजाता है।

जे दंसणेसु भट्टा णाणे भट्टा चरित्र भट्टाय । एदं भट्टिविभट्टा सेसंपि जणं विणासंति ॥ ८॥ ये दर्शनेषु अष्टाः ज्ञान अष्टा चरित्र अष्टाश्च । एते अष्टिविअष्टाः शेषमपि जनं विनाशयन्ति ॥

अर्थ — जो पुरुष दर्शन में अष्ट हैं, श्वान में अष्ट हैं और चारित्र में अष्ट हैं वह अष्टों में भी अधिक अष्ट हैं और अन्य पुरुषों को भी नाज्ञ करते हैं अर्थात् अष्ट करते हैं।

जो कोवि धम्मसीलो संजमतव णियम जोयगुणधारी । तस्सं य दोस कहन्ता भग्गभग्गांत्रणं दन्ति ॥ ९॥ यः कोषि धर्मशीलः संयमतपो नियम योगगुणाधारी । तस्य च दोषान् कथयन्तः भग्नाभग्नत्वं ददाति ॥

अर्थ — जो धर्म में अभ्यास करने वाले और संयम, तप, नियम योग, और गुणों के घारी हैं ऐसे पुरुषों को जो कोई दीष लगाता है वह आप ऋष्ट हैं और दूसरों को भी ऋष्टता देता है।

जह मूळ म्मिविणहे दुमस्स परिवार णत्थिपरिवही। तह जिणदंसणभहा मूळविणहा ण सिज्झंति॥१०॥

यथा मूळे विनष्टेद्रमस्य परिवारस्य नास्तिपरिवृद्धिः । तथा जिनदर्शनभ्रष्टाः मूलवित्रष्टा न सिध्यन्ति ॥

अर्थ — जैसा कि प्रक्ष की जड़ कट जाने पर उस मृक्ष की शाखा आदिक नहीं बढ़ती हैं इस ही प्रकार जो कोई जैन मत की श्रद्धा से श्रष्ट है उस की भी जड़ नाश हो गई है वह सिद्ध पद को प्राप्त नहीं कर सक्ता है।

जह मुलओलन्धो साहा परिवार वहुगुणो होई। तह जिणदंसणमुलो णिहिट्ठो मोक्खमग्गस्स ॥११॥

यथा मूलातस्कन्धः शाखा परिवार बहुगुणो भवति । तथा जिनदर्शनमूलो निर्दिण्टः मोक्षमार्गस्य ॥

अर्थ — जैसे कि बृक्ष की जड़ से शाखा पत्ते फूल आदि बहुत परिवार और गुणवाला स्कन्ध (बृक्ष का तना) होता है इस ही प्रकार मोक्ष मार्ग की जड़ जैनमत का दर्शन ही बताया गया है।

जे दंसणेस्रभट्टा पाए पाडन्ति इंसणधराणां । ते हुंतिछ्छमुआ बोहि पुण दुछहा तेसि ॥१२॥ ये दर्शनेषु भ्रष्टा पादेपातयन्ति दर्शन घराणाम् । ते भवन्तिलुखमूकाः वोधिः पुनर्दुर्छभाः तेषाम् ॥

अर्थ — जो धिर्मात्मा पने का भेष धरने वाले] दर्शन में अष्ट हैं और सम्यक दृष्टि पुरुषों को अपने पैरों में पड़ाते हैं अर्थात् नमस्कार कराते हैं वह छूछे और गूंगे होते हैं और उन की बोधि अर्थात रत्नत्रय की प्रप्ति होना दुर्लभ है।

जापि पडान्ति च तेसि जाणन्त छज्जगारव भयेण । तेसिंपि णात्थि बोही पावं अणमोश्र माणाणं ॥१३॥

येपि पतन्ति च तेषां जानन्तो छजागौरव भयेन । तेषामपि नास्ति बोधिः पापं अनुमन्य मानानाम् ॥

#### ( 4 )

अर्थ - जो पुरुष जानते हुवे भी (कि यह दर्शन भ्रष्ट मिथ्या भेष धारी साधु है ) लजा, गौरव, वा भय के कारण उन के पैरों में पड़ते हैं उन को भी बोधि अर्थात रत्नत्रय की प्राप्ति नहीं हो सक्ती है वह भी पाप का ही अनुमोदना करने वाले हैं।

दुविहंपि गन्थ तायं तिस्रविजोएस संजपो ढादि । णाणम्मि करणसुद्धे उन्भसणो दंसणो होइ ॥१४॥

द्विविधमपि ग्रन्थत्यागं त्रिष्विपयोगेषु संयमः तिष्टति । ज्ञाने करणशुद्धे उद्धीजने दर्शनं मवति ॥

अर्थ-- अंतरंग और वहिरंग दोनों प्रकार के परिग्रह का त्याग हो और तीनों योगों में अर्थात मन बचन काय में संयमहो और जान में करण आर्थात कृत कारित अनुमोदना की शुद्धि हो और खडे हो कर हाथ में भोजन लिया जाता हो वहां दर्शन होता है ॥

भावार्थ - ऐसा साधु सम्यग्दर्शन की मूर्ति ही है। सम्मत्तादो णाणं णाणादो सन्व भावउवछद्धी । उवलद्ध पयद्धे प्रण सेयासेयं वियाणेहि ॥१५॥

सम्यक्त्वतो ज्ञानम ज्ञानातः सर्वे भावोपछिछिः। उपलब्धे पदार्थः पनः श्रेयोऽश्रेयो विजानाति ॥

अर्थ - सम्यग्दर्शन से सम्यग्हान होता है, सम्यग्हान से जीवादि समस्त पदार्थों का ज्ञान होता है और पदार्थ ज्ञान से ही श्रेय अश्रेय अर्थात् प्रहण करने योग्य वा त्यागने योग्य का निश्चय होता है।

सेयासेयविदएइ उद्धद् दुस्सीछसीलवंतावि । सील फलेणब्युदयं ततो प्रण लहह णिव्वाणं ॥१६॥

श्रेयोऽश्रेयोवेत्ता उदहृत दुश्शीलश्रालवान । शील फलेनाम्युद्यं तत पुनः लमेते निर्वाणम् ॥

अर्थ - श्रम अश्रम मार्ग के जानने वालाही कुशीलों की नष्ट

#### ( & )

करके शीलवान होता है, और उस शील के फल से अभ्युदय अर्थात् स्वर्गादिक के सुख को पाकर कम से निर्वाण को प्राप्त करता है।

जिण वयण ओसहमिणं विसय सुह विरेयणं अभिद्भूयं । जरमरण वाहि हरणं खयकरणं सव्वदुक्खाणं ॥१॥। जिन वचन मौषधिमिदं विषय सुख विरेचनम मृतभूतम् । जरामरण व्याधि हरणं क्षयकरणं सर्वदुःखानाम् ॥

अर्थ —यह जिन बचन विषय सुख को अर्थात् इन्द्रियों के विषय भोगों में जो सुख मान रक्खा है उसको दूर करने में औषधि के समान हैं और बुद्रापे और मरने की व्याधि को दूर करने और सर्व दुखों को क्षय करने में अमृत के समान हैं।

एकं जिणस्स रूवं वीयं उकिष्ठ सावयाणंतु । अवरीद्वयाण तइयं चडयं पुण छिंग दंसणेणच्छी ॥१८॥

एकं जिनस्य रूपं द्वितीयम् उत्कृष्ट श्रावकानां तु । अपरस्थितानां तृतीयं चतुर्थे पुनः छिङ्गं दर्शनेनास्ति ॥

अर्थ — जिन मत में तीन ही लिङ्ग अर्थात् वेदा होते हैं, पहला जिन स्वरूप नम्न दिगम्बर, दूसरा उत्कृष्ट आवकों का, और तीसरा आर्यकाओं का, अन्य कोई चौथा लिङ्ग नहीं है।

छह दव्व णव पयत्था पंचच्छी सत्त तच्चिणिदिहा । सद्दइ ताण रूवं सो सिंदेही मुणेयव्वो ॥१९॥

षट द्रव्याणि नव पदार्थाः पञ्चास्ति सप्त तत्वानि निर्दिण्टानि । श्रद्धाति तेषां रूपं स सद्दाष्टः ज्ञातव्यः ॥

अर्थ — छह द्रव्य, नवपदार्थ, पञ्चास्तिकाय, और सात तत्व जिनका उपदेश श्री जिनेंद्र ने किया है उनके सरूपका जो श्रद्धान करता है उसको सम्यन्द्दष्टि जानना चाहिये।

जीवादी सददण सम्मतं जिनवरेदि वण्णत्तं । ववद्दारा णिच्छयदो अप्पाणं हवइ सम्मतं ॥२०॥

#### (9)

जीवादिश्रह्धनं सम्यक्तं जिनवरैः निर्दिष्टम् । व्यवहारात् निश्चयतः आत्मा भवति सम्यक्त्वम् ॥

अर्थ-जीवादि पदार्थों के अद्धान करने को जिनेन्द्रदेव ने व्यवहार नय से सम्यग्दर्शन कहा है और निश्चय नय से आत्मा के श्रद्धान को ही सम्यक्त्य कहते हैं।

एवं जिणपण्णत्तं दंसण रयणं धरेहमावेण । सारंग्रण रयणत्त्रय सोवाणं पढम मोक्खस्स ॥२१॥

एवं जिनप्रणीतं दर्शनरत्नं धरतभावेन। सारंगुण रत्नानाम् सोपानं प्रथमं मोक्षस्य ॥

अर्थ-भो सज्जनो उस दर्शन अर्थात् श्रद्धान को धारण करो जो कि जिनेन्द्रदेव का कहा हुआ है, जो गुण रूपी रत्नों का सार है और जो मोक्ष मन्दिर के पढ़ने की पहली सीढ़ी है।

जंसकइ तंकीरइजंचण सकइ तंय सदहणं। केविङ्गिणेहि भणियं सद्दहमाणस्स सम्वतं ॥२२॥

यत् शक्नोति तत् कियते यच न शक्नुयात् तस्य च श्रह्मन । केवलिनिनैः मणितं श्रद्दधानस्य सम्यक्त्वम् ॥

अर्थ - जिसका आचरण कर सकै उसका करै और जिसका आचरण न कर सकै उसका श्रद्धान करें, श्रद्धान करनेवालों को ही सम्यक्त होता है ऐसा केवली भगवान ने कहा है।

भावार्थ-अद्धान और आचरण दोनों करने चाहियें, यदि आचरण न हो सकै तो श्रद्धान तो अवश्य ही करना चाहिये।

दंसण णाण चरित्ते तवविणये णिच काळ सुपसत्था । एदे दु घन्दणीया जे ग्रुणवादी गणधरानां ॥२३॥

दर्शन ज्ञान चरित्रे तपोविनये नित्य काल सुप्रस्वस्थाः । एते तु वन्दनीया ये गुणवादी गणधराणाम् ॥

### ( 4 )

अर्थ--दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप, और बिनय में जो कोई सदा काल लवलीन हैं और गणधरों का गुणानुबाद करनेवाले हैं वह ही बन्दने योग्य हैं।

सहजुप्पण्णं रूवं दिद्ठं जो मरण्णए णमच्छरिऊ । सो संजम पडिपण्णो मिच्छा इद्वी हवह एसो ॥२४॥ सहजोत्पन्नं रूपं इष्टा यो मन्ते नवत्सरी। ्य संयम् प्रतिपन्नः मिथ्या दृष्टि भेवति असी ॥

अर्थ - जो पुरुष यथा जात अर्थात जन्मते हए बालक के समान नम्न दिगम्बर रूप को देख कर मत्सर भाव से अर्थात उत्तम कार्यों से द्वेष बुद्धि करके उनको नहीं मानता है अर्थात दिगम्बर मुनि को नमस्कार नहीं करता है वह यदि संयमधारी भी है तो भी मिथ्या दृष्टि ही है।

अवराणं वन्दियाणं रूवं दद्वणसील सहियाण ॥ जो गारवं करन्ति य सम्भत्तं विविक्तिया होति ॥२५॥

धमरैः वन्दितानां रूपं दृष्टाशील सहितानाम् । यो गरिमाणं कुर्वन्ति च सम्यक्तं विवर्जिता भवन्ति॥

अर्थ - देव जिन की बन्दना करते हैं और जो शील वतों को धारण करते हैं, ऐसे दिगम्बर साधुओं के सद्भप की देखकर जो अभिमान करते हैं अर्थात् रेखी में आकर उन को नमस्कार नहीं करते हैं वह सम्यक्त रहित हैं।

असंजदं ण वंन्द वच्छविहीणोवि सो ण वन्दिक्जो । ढोण्णिवि होति समाणा एगोवि ण संजदो होदि ॥२६॥

असंयतं न बन्दे वस्त्रविहीनोऽपि स न बन्दाः । ह्याविप भवतः समानौ एकोऽपि नसंयतो मवति ॥

अर्थ - चरित्र रहित असंयमी बन्दने योग्य नहीं है, और

## ( ९‴)

वस्त्रादि वाह्य परिम्रह रहित भाव चारित्र शून्य भी बन्दने योग्य नहीं है, दोनों समान हैं इन में कोई भी संयमी नहीं है।

भावार्थ — यदि कोई अधर्मी पुरुष नंगा हो जावे तो वह बन्दने योग्य नहीं है और जिस को संयम नहीं है वह तो बन्दने योग्य है ही नहीं।

णिव देहो वंदिञ्जइ णिवय कुलो णिवय जाइ संजुत्तो । को वंदिम गुणहीणो णहु सवणो नेयसावओ होइ ॥२७॥

नापि देहो वन्द्यते नापिच कुछं नापिच नाति संयुक्तम् । कंवन्दे गुणहीनम् नैव श्रवणो नैव श्रावको भवति ॥

अर्थ — न देह को बन्दना की जाती है नकुछ को न जाति को, गुण द्दीन में किस को बन्दना करें, क्योंकि गुण द्दीन न तो मुनि है और न श्रावक है।

वंदामि तव सामण्णा सीलंच गुणंच वंभ चेरंच। सिद्धगमणंच तेसिं सम्मत्तेण सुद्ध भावेण॥२८॥

बन्देतपः समापन्नाम् शीलंच गुणंच ब्रह्मचर्धेच । सिद्ध गमनंच तेषाम् सम्यक्त्वेन शुद्ध भावेन ॥

अर्थ — मैं उनको रुचि सहित शुद्ध भावों से बन्दना करता हूं जो पूर्ण तप करते हैं, मैं उनके शील को गुणि को और उनकी सिद्ध गति को भी बन्दना करता हूं.—

चउसद्विमरसहिओ चउतसिहिअइसएहिं संजुत्तो । अणवार वहु सत्ताहिओ कम्पन्खय कारण णिमित्तो॥२९॥

चतुः षष्टि चमर सहितः चतुरिंत्रशदिशयैः संयुक्तः । अनवरतवहुसत्वहितः कम्पीक्षयकारण निमित्तम् ॥

अर्थ — जो चौंसठ ६४ चमरों सहित, चौंतीस ३४ अतिशय संयुक्त निरन्तर बहुत प्राणियों के हितकारी और कर्मी के क्षय होने का कारण है।

#### ( १० )

भावार्थ — जो तथिंकर परम देव हैं उनको में बन्दना करता हूं। णाणेण दंसणेण य तवेण चरियेण संयमग्रुणेण । चडिहिंपि समाजोगे मोक्खो जिणसासणेदिहो ॥३०॥

ज्ञानेन दर्शनेन तपसा चारित्रेण संयम गुणेन । चतुर्णामपि समायोगे मोक्षा जिनशासने उद्दिष्टः ॥

अर्थ — झान, दर्शन, तप, और चारित्र इन चारों के इकट्ठा होने पर संयम गुण होता है उसही से मोक्ष होती है, ऐसा जिन शासन में कहा है।

णाणं णरस्ससारं सारोवि णरस्सहोइ सम्मत्तं । सम्मत्ताओ चरणं चरणाओ होइ णिव्वाणं ॥३१॥

ज्ञानं नरस्य सारं सारोपि नरस्य भवति सम्यवत्वम् । सम्यवत्वतः चरणं चरणतो भवति निर्वाणम् ॥

अर्थ — यद्यपि पुरुष के वास्ते ज्ञान सार वस्तु है परन्तु मनुष्य के वास्ते सम्यक्त्व उस से भी अधिक सार है क्योंकि सम्यक्त्व से ही चारित्र होता है और सम्यक् चारित्र से ही मोक्ष प्राप्त होता है।

णाणिम्म दंसणिम्मय तवेण चरिएण सम्म सहिएण । चोकंपिसमाजोगे सिद्धा जीव ण संदेहो ॥३२॥

ज्ञाने दर्शने च तपसा च॥रित्रेण सम्यक्त्वहितेन । चतुष्कानां समायोगे सिद्धा जीवा न सन्देहः ॥

अर्थ — सम्यक्त्व सहित झान दर्शन तप और चारित्र इन चारों के संयोग होने पर जीव अवइग सिद्ध होता है इस में सन्देह नहीं है।

कञ्चाण परंपरया छहंति जीवा विश्रद्ध सम्मत्तं। सम्मदंसण रयणं अचेदि सुरासुरे छोए॥३३॥

कल्याण परम्परया छभन्ते जीवा विशुद्ध सम्यक्त्वम् । सम्यग्दर्शनरत्नम् अर्च्यते सरासरे छोके ॥

#### ( ११ )

अर्थ — गर्भ जन्म तप झान और निर्वाण इन पांच कल्यानकों की परम्परा के साथ जीव विशुद्ध सम्यक्तव को प्राप्त करते हैं अर्थात बिशुद्ध सम्यक्त होने से ही यह कल्यानक होते हैं।

दट्टण य मणुयत्तं सिहय तहा उत्तमेण गोत्तेण । छज्जूण य सम्मत्तं अक्लय सुक्लं चमोक्लंच ॥३४॥

हष्ट्रा च मनुजत्वं सहितं तथा उत्तमेन गोत्रेण । लब्ध्वा च सम्यक्त्वं अक्षय सुखं च मोक्षं च ॥

अर्थ — यह जीव सम्यक्त को धारण कर उत्तम गोत्र सहित मनुष्य पर्याय को पाकर अविनाशी सुख वाले मोक्ष को पाता है।

विहरिद जाव जिणंदो सहसट्ट सुलक्खणेहि संजुत्तो । चजतीस अइसयजुदो सा पढिमा थावरा भणिया ॥३५॥

विहरति याविज्ञिनेन्द्रः सहस्राष्ट उक्षणेः संयुक्तः । चतुर्स्तिरा दितराययुतः सा प्रतिमा स्थावरा भणिता ॥

अर्थ — श्री जिनेन्द्र भगवान् एक हज़ार आठ लक्षण संयुक्त औं चौतीस अतिशय सहित जब तक विहार करते हैं तब तक उनको स्थावर प्रतिमा कहते हैं।

भावार्थ — श्री तीर्थंकर केवल झान प्राप्त होने के पश्चात धर्मी-पदेश देते हुवे आर्य क्षेत्र में विहार करते रहते हैं परन्तु वह शरीर में स्थित होते हैं इस कारण शरीर छोड़ने अर्थात् मुक्ति प्राप्त होने तक उनको स्थावर प्रतिमा कहते हैं।

वारस विह तव जुत्ता कम्मं खिवऊण विहवलेणस्स । बोसद चत्तदेहा णिव्वासा मणुत्तरं यत्ता ॥३६॥

अर्थ —बारह प्रकार का तप घारण करने वाले सुनि चारित्र के बल से अपने समस्त कर्मों को नाश कर और सर्व प्रकार के शरीर छोड़ कर सर्वात्कृष्ट निर्वाण पद को प्राप्त होते हैं।

#### ( १२ ⋅)

# २ सूत्र पाहुड़ ।

अरहंत भासियच्छं गणहर देवेहिं गंथियं सम्मं । सूत्तच्छ मगगणच्छं सवणा साहंति परमच्छं ॥ १ ॥

अर्हन्त भाषितार्थं गण घर देवे प्रैथितं सम्यक् । सूत्रार्थ मार्गणार्थं श्रमणा सावधुवन्ति परमार्थम् ।।

अर्थ —गणधर देवों ने जिस को ग्रंथा है अर्थात् रचा है, जिस में अरहन्त भगवान का कहा हुवा अर्थ है और जिस में अरहन्त भाषित अर्थ के ही तलादा करने का प्रयोजन है वह सूत्र है उसही के द्वारा मुनीश्वर परमार्थ अर्थात् मुक्ति का साधन करते हैं।

सुत्तीम्म जं सुदिष्टं आइरियं परंपरेण मग्गेण । णाऊण दुविह सुत्तं वदद सिव मग्ग जो भव्वो ॥ २ ॥ सूत्रेयत् सुदिष्टं आचार्य परम्परीण मार्गेण । ज्ञात्वा द्वितीषं सूत्रं वर्तति शिव मार्गेयो भव्यः ॥

अर्थ — उन सर्वक्क भाषित सूत्रों में जो भले प्रकार वर्णन किया है वह ही आचार्यों की परम्परा रूप मार्ग से प्रवर्तता हुवा चला आरहा है, उसको शब्द और अर्थ द्वारा जान कर जो भव्य जीव मोक्ष मार्ग में प्रवर्तते हैं वह ही मोक्ष के पात्र हैं।

मुत्तंहि जाण पाणो भवस्स भव णासणं च सोकुणदि ।
सूई जहा अमुत्ता णासदि मुत्ते सहा णोवि ॥ ३ ॥
सूत्रंहि जानानः भवस्य भव नाशनं च सः करोति ।
सूत्री यथा अमूत्रा नश्यति सूत्रं सह नापि ॥
अर्थ- जो उन सूत्रों के झाता हैं वह संसार के जन्म मरण

अर्थ — जो उन सूत्रों के झाता हैं वह संसार के जन्म मरण का नाश करते हैं, जैसे बिना सूत अर्थात डोरे की सूई खोई जाती है और तार्ग सहित होतो नहीं खोई जाती है॥

भावार्थ — जिनंद्र भाषित सूत्र का जानने वाला जीव संसार में नष्ट नहीं होता है किन्तु आत्मीक शुद्धी ही करता है।

#### ( १३ )

## पुरुसोवि जो सम्रुचो ण विणासइ सो गओवि संसारे । सचेयण पचनसं णासदितं सो अदिस्स माणीवि ॥ ४ ॥

पुरुषोपि यः ससूत्रः न विनश्यति स गतोपि संसारे । स चेतना प्रत्यक्षं नारायति तसः अदृश्यमानोपि ॥

अर्थ — जो पुरुष सूत्र सहित है अर्थात् सूत्रों का शाता है वह संसार मे फँसा हुवा भी अर्थात ग्रहस्थ में रहता हुवा भी नष्ट नहीं होता है वह अगसिद्ध है अर्थात चारो संघ में से किसी संघ में नहीं है तौ भी वह आत्मा को प्रत्यक्ष करता हुवा अर्थात आत्म अनुभवन करता हुवा संसार का नांदा ही करता है।

स्तत्यं जिण भणियं जीवाजीवादि बहुविदंअत्यं । हेयाहेयं चतदा जो जाणइ सोहु सुदिद्दी ।। ५ ॥ सूत्रार्थं जिनभणितं जीवा जीवादि बहु विधमर्थम् ।

सूत्राथ जनभाणत जावा जावाद बहु विघमथम् । हेयाहेयं चतथा योजानाति सस्फुटं सद्हाध्टः ॥

अर्थ — जो सूत्र का अर्थ है वह जिनेन्द्र देव का कहा हुवा है। वह अर्थ जीव अर्जीव आदिक बहुत प्रकार का है उस अर्थ को और हेय अर्थात त्यागने योग्य और अहेय अर्थात ब्रहण करने योग्य को जो कोई जानता है वह ही सम्यग दृष्टि है।

जंसतं जिण उत्तं ववहारी तहय परमत्थी । तं जाणऊणजोई लहह सुहं खबह मल पुजं ॥ ६ ॥

यत् सूत्रं निनोक्तं व्यवहारं तथात्र परमार्थम् । तत् ज्ञात्वायोगी लमते सुखं शयति मलपुझम् ॥

अर्थ — जो जिनेन्द्र माधित सूत्र हैं वह व्यवहार रूप और परमार्थ रूप हैं, उनको जान कर योगीश्वर सुख को पाते हैं और मल पुंज अर्थात कर्मों को क्षय करते हैं।

स्तत्य पयाविणहो मिथ्यादिही सुणेयन्तो । खेडेविण कायन्त्रं पाणियपत्तं सचळेस्सं ॥ ७ ॥

#### ( १४ )

सूत्राधिपद विनष्टो मिथ्या दृष्टिः ज्ञातन्य: । खेळेव न कर्तन्यं पाणिपात्रं सचल्रेस्यं ।।

अर्थ — जो कोई सूत्र के अर्थ और पद से विनष्ट हैं अर्थात उसके विपरीत प्रवर्तते हैं उनको मिध्या दृष्टि जानना चाहिये, इस कारण वस्त्रधारी मुनि को कौतुक अर्थात हंसी मखौल से भी पाणि पात्र अर्थात् दिगम्बर मुनि के समान हाथ में अहार न देना चाहिये।

हरि हर तुल्यो विणरो सम्मं गच्छेइ एइ भव कोडी । तहविण पावइ सिद्धिं संसारत्योषुणो भणिदो ॥ ८ ॥

हरि हर तुल्योपिनरः स्वर्गे गच्छति एत्य भव केाटीः । तथापि न प्रामोति सिद्धिं संसारस्थः पुनः भणितः ॥

अर्थ—हरि (नारायण) हर (रुद्र) के समान पराक्रम वाला भी पुरुष स्वर्ग को प्राप्त हो जाय तो भी तहां ते चय कर कड़ोरों भव लेकर संसार में ही रुलता है वह सिद्धि को नहीं पाता है ऐसा जिन झाझन में कहा है।

भावार्थ — जिनेन्द्र भाषित सूत्र के अर्थ के जाने बिना चाहे कोई भी हो वह मोक्ष प्राप्त नहीं कर सक्ता है।

जिक्केट सींह चरियं वहुपरि यम्मीय ग्ररुयर भारीय । जीविहरह सछ्दं पावं गच्छेदि होदि मिच्छत्तं ॥ ९ ॥

उत्क्रष्टिसिंह चारित्रः बहुरि परि कम्मी च गुरुतर मारश्च । यो विहरति स्वछन्दं पापं गच्छति मवति मिथ्यात्वम् ॥

अर्थ — जो उत्कृष्ट सिंह के समान निर्भय होकर चारित्र पालता है, बहुत प्रकार तपश्चरण करता है और बड़े पदस्थ को धारण किये हुवे है अर्थात् जिसकी बहुत मान्यता होती है परन्तु जिन सूत्र की आज्ञा न मान कर स्वच्छन्द प्रवर्त्तता है वह पापों को और मिथ्यात्व को ही प्राप्त करता है।

निचेल पाणेपत्तं उवइट्टं परम जिण वरिदेहि । एकोविमोक्ख मग्गो सेसाय अमग्गया सर्वे ॥ १० ॥

#### ( १५ )

निश्चेल पाणि पात्रम् उपदिष्ट जिनवरेन्द्रै । एकोपि मोक्ष मार्गः शेषाश्चमार्गाः सर्वे ॥

अर्थ — वस्त्र को न धारण करना दिगम्बर यथा जात मुद्रा का धारण करना पाणि पात्र भेाजन करना अर्थात् हाथ में ही भोजन रखकर लेना यही अद्वितीय मोक्ष मार्ग जिनेन्द्र देव ने कहा है। देख सर्व ही अमार्ग हैं, मोक्ष मार्ग नहीं हैं।

जो संजमे सुसहिओ आरम्भ परिगाहेसु विरखोवि । सो होइ वंदणीओ ससुरासुर माणुसे लोए ॥ ११ ॥ यः संयमेषु सहितः आरम्भ परिग्रहेषु विरतः अपि ।

यः सयमषु साहतः आरम्भ पारग्रहषु विरतः आपे स भवति वन्दनीयः ससुरासुर मानुषे छोके ॥

अर्थ — जो संयम सहित है और आरम्भ परिग्रह से विरक्त हैं षह ही इस सुर असुर और मनुष्यों किर भरे हुवे छोक में बन्दनी-क अर्थात् पूज्य होता है।

जे वावींस परीसह सहंति सत्तीस एहि संजुत्ता । ते होंति वंदणीया कम्म क्खय निज्जए साहू ॥ १२ ॥

ये द्वाविंशति परिषहाः सहन्ते शक्ति शतैः संयुक्ताः । ते मवन्ति वन्दनीयः कर्म्म क्षय निर्जरा साधवः ॥

अर्थ — जो साधु अपनी सैकड़ों शक्तियों सहित बाईस २२ परीषद को सहते हैं वह कर्मों को क्षय करने के अर्थ कर्मों की निर्ज-रा करते हैं अर्थात् उनके जो कर्मों की निर्जरा होती है उससे आगा-मी कर्म बन्धन नहीं होता है, वह साधु बन्दना करने योग्य हैं।

अवसे साजे लिंगा दंसणं णाणेण सम्म संजुता । चेलेण य परिगहिया ते भणिया इच्छणिजाय ॥१३॥

अवेशेषा ने खिङ्किनः दर्शन ज्ञानेन सम्यक्संयुक्ताः । चेळेन च पश्चित्ति ते भणिता इच्छा ( कार ) योग्याः ॥

#### ( १६ )

अर्थ - दिगम्बर मुद्रा के सिवाय अवशेष जो पुरुष दर्शन हान कर संयुक्त हैं और एक वस्त्र को धारण करने वाले उत्कृष्ट ग्यारवीं प्रतिमा के आवक हैं ते इच्छा कार करने योग्य कहे हैं अर्थात् उनको " इच्छामि" ऐसा कहकर नमस्कार करना चाहिये।

इच्छायारमहर्ड सुतद्धि र्फ जो हु छंडए कम्मं । छाणे द्विय समत्तं पर छोयझहं करो होइ ॥१४॥ इच्छा कार महत्व मृत्र स्थितयः स्फुटं त्यजित कर्म । स्थाने स्थित्वा समंचति परछोके मुसकरो भवति ॥

अर्थ — जो पुरुष जिन सूत्र में स्थित होता हुआ इच्छाकार के महान अर्थ को जानता है और श्रावकों के स्थान अर्थात् १८ प्रति-माओं में कहे हुवे आचारों में स्थित होकर सम्यक्त सहित होता हुवा वैया वृत्त्य बिना अन्य आरम्भादिक कर्मों को छोड़ता है वह परलोक में स्वर्ग सुखों को प्राप्त करता है अर्थात् उत्कृष्ट श्रावक सोलहवें स्वर्ग में महिधिक देव होकर वहां मनुष्यपर्याय पाकर निर्प्रन्थ सुनि हो मोक्ष को पाता है।

अह पुण अप्पाणिच्छदि-धम्माइ करेदि निरव सेसाइ। तहावि ण पावदि सिद्धिं संसार च्छो पुणो भणिदो॥१५॥

अथ पुनः आत्मानं नेच्छिति घर्मान् करोति निर वशेषान । तथापि न प्राप्नोति सिद्धिं संसारस्थः पुनः मणितः ॥

अर्थ — जो इच्छा कार को नहीं समझता है अथवा जो पुरुष आत्मा को नहीं चाहता है आत्म भावनाओं को नहीं करता है और अन्य समस्त दान पूजादिक धर्म कार्यों को करता है वह सिद्धि को नहीं पाता है वह संसार में ही रहता है ऐसा सिद्धान्त में कहा है।

एयेण कारणेण य तं अप्पा सद्देह तिविहेण । जेण य छहेह मोक्खं तं जाणिज्जह पयतेण ॥१६।। एतेन कारणेन च तम् आत्मानं श्रद्धत त्रिविधेन । येन च छमध्वं मोक्षं तं जानीत प्रयत्नेन ॥

#### ( 29 )

अर्थ — इस कारण तुम मन बचन काय से आत्मा का श्रद्धान करो और जिस से मोक्ष प्राप्त होता है उसको यत्न के साथ जानो।

षालग्ग कोडिमत्त परिगह गहणो ण होई साहूणं । भ्रुंजेह पाणिपत्ते दिण्ण ण्णं एक ठाणिम्म ॥१७॥ वालात्र कोटिमात्र परिग्रह ग्रहणं न भवति साधूनाम् । भुज्जीत पाणिपात्रे दत्तमन्येन एक स्थाने ॥

अर्थ — साधुओं के पास रोम के अग्रभाग प्रमाण अथित् बाल की नोक के बराबर भी परिश्रह नहीं होता है, वे एक स्थान ही में, खड़े होकर, अन्य उत्तम श्रावकों कर दिये हुवे भोजन की, अपने हाथ में रख कर आहार करते हैं।

> जह जाय रूव सरिमो तिछतुसाभित्तं न गहिंद हत्थेसु । जह छेइ अप्प वहुअं तत्तो पुण जाइ णिग्मोदं ॥१८॥ यथा जात रुपं सदद्याः तिछतुषमात्रं नप्रह्वाति हस्तयोः । यदि छाति अरुप बहुकं ततः पुनः याति निगोदम् ॥

थर्अ — जन्मते वालक के सामान नम्न दिगम्बर रूप धारण करने वाले साधु तिलतुष मात्र अर्थात् तिल के छिलके के बराबर भी परिम्रह को अपने हाथों में नहीं महण करते हैं। यदि कदाचित थोड़ा वा बहुत परिम्रह महण करलें तो ऐसा करने से वह निगोद में जाते हैं।

जरस परिग्गह गहणं अप्पं वहुयं च हवह छिंगरस । सो गरहिओ जिण वयणे परिगहरहिओ निरायारो ॥१९॥ यस्य परिग्रह ग्रहणं अल्प वहुकं च भवति हिङ्गस्य । स गर्हणीयः जिन वचने परिग्रह रहितो निरागारः ॥

अर्थ — जिस के मत में जिन लिङ्ग अर्थात् जैन साधु के वास्ते भी थोड़ा या बहुत परिग्रह का महण कहा है वह मत और उस मत का धारी निंदा के योग्य हैं जिन बाणी के अनुसार परिग्रह रहित ही निरागार अर्थात् मुनि होते हैं।

## ( १८ )

# पंच महत्वय जुत्तो तिहिशुत्तिहि जो संसजदो होई । निमांथ मोक्सममो सो होदिहु वेदाणिज्ञोय ॥२०॥

पश्चमहात्रत युक्तः तिसृभिः गुप्तिभिः यः स संयतः भवति । निर्ग्रन्थ मोक्षमार्गः समवति स्फुटं बन्दनीयः च ।।

अर्थ — जो पंच महाव्रत और तीन गुप्ति (मनोगुप्ति वचन-गुप्ति कायगुप्ति) साहित है वह ही संयत अर्थात् संयम धारी है। निर्मन्थ ही मोक्ष मार्ग है, और वह ही बन्दने योग्य है॥

दुइयं च बुत्त लिङ्गं उक्तिहं अवर सावयाणं च । भिक्तं भमेय पत्तो समिदी भासेण मोणेण ॥२१॥

द्वितीयं चोक्त लिङ्गम् उत्कृष्टम् अपर श्रावकाणां च । मिक्षां भ्रमति पात्रः समिति भाषण मौनेन ॥

अर्थ-अौर दूसरा उत्कृष्ट लिङ्ग अपर श्रावकों अर्थात् घर में न रहने वाले श्रावकों का है जो कि घूम कर भिक्षा द्वारा पात्र में वा हस्त में भोजन करते हैं और भाषा समिति सहित और मौन ब्रत सहित प्रवर्तते हैं।

भावार्थ — मुनियां से नीचा दर्जा ग्यारहवीं प्रतिमा धारी आवक का है।

लिंगं इच्छीण हवादि भ्रेजंड पिंडं सुएय कालिमा। अज्जियवि एकवच्छां वच्छा वरणेण भ्रेजेड ॥२२॥

छिङ्ग खीणां भवति भुङ्क्ते पिण्ड सुएक काले। भार्यिकापि एक वस्त्रा वस्त्रावरणेन भुङ्क्ते॥

अर्थ — तीसरा लिङ्ग स्त्रियों का अर्थात् आर्यकाओं का है जो कि दिन में एक समय भोजन करती हैं। ये आर्थिका एक वस्त्र सहित होती हैं और वस्त्र पहने हुवे ही भोजन करती हैं।

भावार्थ — भोजन करते समय भी नम्न नहीं होती हैं। स्त्री को कभी भी नम्न दिगम्बर लङ्क धारण करना योग्य नहीं है।

#### ( १९ )

णवि सिज्जड वच्छ धरो जिण सासणे जडावि होडितच्छयरो णग्गो विषोक्ख मग्गो सेसा उम्पग्गया सन्वे ॥२३॥

नापि सिध्यति वस्त्र धरो जिन ज्ञासने यद्यपि सवति तीर्थकरः । नानोपि मोक्षमार्गः शेषाः जन्मार्गका सर्वे ॥

अर्थ -- जिन शास्त्र में कहा है कि वस्त्र धारी मुक्ति नहीं पाता है चाहे वह तीर्थंकर भी हो अर्थात जब तक तीर्थंकर भी ब्रहस्थ अवस्था को त्याग कर दिगम्बर मुद्रा धारण नहीं करेंगे तब तक उनको भी मोक्ष नहीं हो सकती अन्य साधारण पुरुषों की तो क्या कथा. क्योंकि नम्न दिगम्बर ही एक मोक्ष मार्ग है दोष सर्व ही बस्न वाले उन्मार्ग अर्थात उल्टे मार्ग हैं।

लिंगम्पिय इच्छीणं थणं तरेणाहि कवल देसाम्म । ्भणिओ सहमा काओ तासं कह होड पव्वज्जा ॥२४॥

लिक्के स्त्रीणाम् स्तनान्तरे नाभौ कक्षा देशयोः। भाणितः सूक्ष्म कायः तासां कथं भवति प्रवास्या ॥

अर्थ — स्त्रियों की योनि में,स्तन अर्थात चूचियों के मध्यभाग में नाभि और दोनों कक्षाओं अर्थात कोखों में सुक्ष्म जीव होते हैं इससे उनको महाबत दीक्षा क्योंकर हो सकती है। अर्थात उनसे सर्व प्रकार हिंसा का त्याग नहीं हो सकता है इस कारण वह महाब्रत नहीं पाछ सक्ती हैं और नम्न दिगम्बर मुद्रा नहीं धारण कर सक्ती हैं-

जइ दंसणेण सुद्धा उत्ता मग्गेण सावि संजुत्ता । घोरं चरिय चरित्तं इच्छीछण पावया भणिया ॥२५॥ यदि दर्शनेन शुद्धा उक्ता मार्गेण सापि संयक्ता। घोरं चारेत्वा चरित्रं स्त्रीषु न प्रवृज्या मणिता ॥

अर्थ — जो स्त्री सम्यग दर्शन कर शब्द है वह भी मोक्ष मार्ग संयक्त कही हैं, परन्त तीब्र चारित्र का आचरण करके भी स्त्री अच्यत अर्थात् १६ वं स्वर्ग तक जाती है इससे ऊपर नहीं जा सकी है इस हेत्र स्त्रियों में मोक्ष प्राप्ति के योग्य दीक्षा नहीं होती है ऐसा कहा है।

( २० )

भावार्थ — स्त्री को सुक्ति प्राप्त नहीं हो सक्ती है — चित्ता सोहणतेसिंटिछं भाव तदा सहावेण । विज्ञदि मासा तेसिंइच्छीसुण संकया झाणं॥२६॥

चित्ताऽऽशोधः न तेसाम् शिथलो भावः तदा स्वभावेन । विद्यते मास तेसाम् स्त्रीषु न अशंकया ध्यानम् ॥

अर्थ — स्त्रियों के चित्त में शुद्धता नहीं है अर्थात् उनके भाव कुटिल होते हैं और स्वभाव से ही उनके शिथल परिणाम होते हैं तथा उनके प्रतिमास मासिक धर्म (रुधिर श्राव) होता रहता है इसी से स्त्रियों में निःशंक ध्यान नहीं हो सक्ता और जब निश्शङ्क ध्यान ही नहीं तब मोक्ष कैसे हो सके—

गाहेण अप्पगाहा सम्रद्द सलिले सचेल अच्छेण । इच्छा जाहु नियत्ता ताहे णियताइ सन्व दु:खाइ ॥२७॥

प्राह्मेण अरुप प्राही समुद्र सिंखेंड स्वचेड वस्त्रेण । इच्छा येभ्यो निवृत्ता ताभ्यः निवृत्तानि सर्वदुःलानि ॥

अर्थ — जैसे कि कोई पुरुष समुद्र में भरे हुवे बहुत जल में से अपना वस्त्र धोने के वास्ते उतनाही जल महण करे जितना उसके कपड़ा धोने के वास्ते जरूरी हो इसही प्रकार जो मुनि महण करने योग्य आहार आदिक को भी थोड़ा ही महण करते हैं अर्थात् आहार आदिक उतनाही महण करते हैं जितना दारीर की स्थिति के वास्ते जरूरी है और जिन की इच्छा निवृत्त हो गई है उनसे सर्व दुख भी दूर हो गए हैं।

इति सूत्र प्राभृतम्।

#### ( २१ )

# ३ चारित्र पाहुड़ ।

सन्वण्ह सन्वदंसी णिम्मोहा वीयराय परमेद्ठी ।
विन्दि तु तिजगवन्दा अरहंता भव्व जीवेहिं ॥ १ ॥
णाणं दंसण सम्मं चारित्रं सो हि कारणं ते सिं ।
मुक्खा राहण हेउ चारित्रं पहुढं वोच्छे ॥ २ ॥
सर्वजान् सर्वदर्शिनः निर्मोहान् वीतरागान् परमेष्ठिनः ।
विन्दित्वा त्रिजगद्धिन्दतान् अर्हतः भव्यजीवैः ॥
जानं दर्शन सम्यक् चरित्रं स्वं हि कारणं तेषाम् ।
मोक्षा राधन हेतु चारित्रं प्राभृतं वक्ष्ये ॥

अर्थ — सर्वन्न सर्वदर्शी निर्मोही वीतराग परमेष्ठी तीन जगत के प्राणियों का वन्दनीय और भव्य जीवों का मान्य ऐसे आरिहंत देव को वन्दना करके चारित्र पाहुड़ को कहता हूं॥

कैसा है वह चारित्र ! आत्मीक स्वभाव जो सम्यगदर्शन सम्यगङ्गान और सम्यक् चारित्र उनके प्रकट करने का कारण और मोक्ष के आराधन करने का साक्षात हेतु है।

जं जाणइ तं णाणं जं पिच्छइ तं च दंसणं भिणयं । णाणस्स पिच्छयस्स य समवण्णा होइ चारित्तं ॥ ३ ॥ यद् जानाति तद् ज्ञानं यत्पश्यति तच्च दर्शनं भिणतं । ज्ञानस्य दर्शनस्य च समापन्नात् भवति चरित्रम् ॥

अर्थ — जो जाने सो ज्ञान और जो (सामान्यपने) देखे सो दर्शन ऐसा कहा है ॥ ज्ञान और दर्शन इन दोनों के समायोग होने से चारित्र होता है।

एए ति एंहविभावा हवन्ति जीवस्स अक्खयाभेया । ति॰णपि सोहणत्थे जिण भणियं दुविह चारित्तं ॥ ४ ॥

् एते त्रयोपि मावा मवन्ति जीवस्य अक्षया अमेयाः । ृत्रयाणामपि शोधनार्थे जिन भणितं द्विविध चरित्रम् ॥

#### ( २२ )

अर्थ — ये ज्ञानादिक तीनों भाव अर्थात् दर्शन ज्ञान चारित्र जीव केही भाव हैं और अक्षय और अनन्त हैं अर्थात यह भाव कभी जीव से अलग नहीं होते हैं और इन भावों का कुछ पार नहीं है। इनही तीनों भावों की छुद्धि के अर्थ दो प्रकार का चरित्र जिनन्द देव ने कहा है।

जिणणाण दिद्धि सुद्धं पढमं संगत्त चरण चरित्तं। विदियं संजम चरणं जिण णाण स देसियं तं पि ॥ ५ ॥

जिन ज्ञान दृष्टि शुद्धं प्रथमं सम्यक्तव चरण चरित्रम् । द्वितीयं संयम चरणं जिन ज्ञान स देशितं तद्पि॥

अर्थ -- जो जिनेन्द्र सम्बन्धी ज्ञान और दर्शन कर ग्रद्ध हो अर्थात २५ दोष रहित हो सो पहला सम्यकृत्व चरण चारित्र है। और जो जिनेन्द्र के ज्ञान द्वारा उपदेश किया गया है और संयम का आचरण जिसमें है वह दूसरा चारित्र है।

भावार्थ — चारित्र दो प्रकार का है, सर्वज्ञ भाषित तत्वार्थ का शुद्ध श्रद्धान करना प्रथम चारित्र है और सर्वक्ष की आज्ञा के अनुसार संयम अर्थात ब्रत आदिक धारण करना दूसरा चारित्र है।

एवं विय णा ऊणय सन्वे मिच्छत्त दोष संकाई। परिहर सम्मत्तमला जिण भणिया तिविह जोएण ॥६॥ एवं चैव ज्ञात्वा च सर्वान् मिथ्यात्वदोषान् शंकादीन् । परिहर सम्यक्त्वमलान् जिन भणितान् त्रिविधि योगेन ॥

अर्थ--ऐसा जानकर हे भव्य जनों ? तुम सम्यक्त्व को मलिन करने वाले मिथ्यात्व कर्म से उत्पन्न हुवे शङ्कादिक २५ दोषों का मन वचन काय से त्याग करो।

णिसङ्क्षिय णिक्कंखिय णिर्विदिगिच्छा अमृद् दिट्टीय । खबगोहण डिदिकरणं वच्छळपहावणाय ते अह ॥ ७॥ निराङ्कितं निःकाङ्क्षितं निर्विचिकित्सा अमृढ दृष्टिश्च । उपगृहनस्थितीकरणं वात्सल्यं प्रभावना च ते अष्टौ ॥

#### ( २३ )

अर्थ - १ निशिक्कत अर्थात जैन तत्वों में शंका न करना २ निःकाङ्कित अर्थात इन्द्रिय भोगों की प्राप्ति के लिये वांछा न करना ३ निर्विचिकित्सा अर्थात इती पुरुषों के शरीर सेग्लानि न करना ४ अमृढ दृष्टि अर्थात् मिथ्यामार्ग को देखा देखी उत्तम न समझना ५ उपगूहन अर्थात् क्रती पुरुष यदि अझानता आदिके कारण कोई दोष कर लेवें तो उन दूषणों को प्रकट न करना ६ स्थिती करण अर्थात् रत्न अय से डिगते हुवों को फिर धर्म में स्थिर करना ७ वात्सल्य अर्थात् जैन धर्मीयों से स्नेहरखना ८ प्रभावना अर्थात् झान तप और वैराग्य से जैन धर्म के महत्व को प्रकट करना ये सम्यक्त्व के आठ अङ्ग हैं।

तं चेव गुणिवशुद्धं जिण सम्मतं सुमुक्खठाणाए। जं चरइ णाणजुत्तं पढमं सम्मत्त चरणचारित्तं ॥ ८॥ तच्चैव गुणिवशुद्धं जिन सम्यकृत्वं सुमोक्षस्थानाय। यच्चरित ज्ञानयुक्तं प्रथमं सम्यकृत्व चरणचरित्रम्॥

अर्थ — जो कोई निश्शिङ्कितादिगुण सहित जिनेन्द्र के श्रद्धान को ज्ञान सहित परम निर्वाण की प्राप्ति के लिये आचारण करता है सो पहला सम्यक्त चरण चारित्र है।

भावार्थ — ज्ञानी पुरुष सर्वज्ञ भाषिततत्वार्थ को निशंकादिक आठ अङ्गों सहित श्रद्धान करै तो उसके सम्यक्त्व चरण चारित्र अर्थात पहला चारित्र होता है।

सम्पत चरण सुद्धा संजम चरणस्स जइव सुपासिद्धा । णाणी अमृढ दिही अचिरे पावन्ति णिव्वाणं ॥ ९ ॥

सम्यक्त्व चरणशुद्धा संयम चरणस्य यदि वा सुप्रसिद्धा । ज्ञानिनः अमृढ दृष्टयः अचिरं प्राप्नुवन्ति निर्वाणम् ॥

अर्थ — जो सम्यक्त चरण चारित्र में ग्रुद्ध हैं अर्थात जिनका सम्यक्त विग्रुद्ध है और संयम के आचरण में प्रसिद्ध हैं अर्थात संयम को पूर्ण रूप पालते हैं वे झानवान पुरुष मूढ़ता रहित होते हुवे थोड़ेही समय में निवाण को पाते हैं।

#### ( २४ )

सम्मत चरणं भट्टा संयम चरणं चरन्ति जीवि णरा । अण्णाण णाण मूढा तहविण पावन्ति णिञ्वाणं ॥१०॥ सम्यक्त्व चरण भृष्टा संयम चरणं चरन्ति येपि नराः। अज्ञान ज्ञान मूढा तथापि न प्राप्नुवन्ति निर्वाणम्॥

अर्थ — जो पुरुष सम्यक्त चरण चारित्र से श्रष्ट हैं अर्थात जिनको सच्चा श्रद्धान नहीं है परन्तु संयम पाछते हैं तो भी वे अझानी मूढ़ दृष्टि हैं और निर्वाण को नहीं प्राप्त कर सक्ते हैं।

वच्छछं विणयेणय अणुकम्पाए सुदाणदक्षाए । मग्गगुण संसणाए अवगूहण रक्खणा ए य ॥ ११ ॥ एए हि छक्खणेहिय छिक्खिज्जह अज्जवेहि भावेहि । जीवो आराहन्तो जिण सम्मतं अमोहेण ॥ १२ ॥ वात्सरुयं विनयेन च अनुकम्पया सुदानदक्षया । मार्गगुणसंशानया उपगृहन रक्षणेण च ॥ एतैः छक्षणैः च छक्ष्यते आर्जवै: भावैः । जीव आराधयम् जिन सम्यक्त्वम् अमोहेन ॥

अर्थ — जो जीव जिनेन्द्र के सम्यक्त्व को मिथ्यात्व रहित आराधन ( यहण — सेवन ) करता है वह इन लक्षणों से जाना जाय है। वात्सल्य, साधर्मियों से ऐसी प्रीति जैसी गाय अपने वच्चे से करती है, विनय अर्थात झान चारित्र में बड़े पुरुषों का आदर नम्रता पूर्वक स्वागत करना प्रणाम आदि करना, अनुकम्पा अर्थात दुःखित जीवों पर करुणा परिणाम रखना और उनको यथा योग्य दान देना मार्गगुणशंसा अर्थात मोक्षमार्ग की प्रशंसा करना, उपगृहन अर्थात धार्मिक पुरुषों के दोषों को प्रकट न करना, रक्षण अर्थात धर्म से चिगते हुवों को स्थिर करना, और आर्जव अर्थात निःकपट परिणाम इन लक्षणों से सम्यक्त्व का अस्तित्व जाना जाता है।

उच्छाहभावण सं पसंस सेवा कुदंशणे सद्धा। अण्णाण मोह मग्गो कुच्वन्तो जहादि जिणसम्मं ॥ १३ ॥

#### ( २५ )

उत्साह भावना सं प्रशंसा सेवा कुद्शेने श्रद्धा । अज्ञानमोहमार्गे कुर्वन् जहाति जिनसभ्यक्त्वम् ॥

अर्थ — जो कुद्दीन अर्थात मिध्यामत और मिध्यामत के शास्त्रों में जो कि अक्षान और मिध्यात्व के मार्ग हैं उत्साह करते हैं, भावना करते हैं, प्रशंसा करते हैं, उपासना (सेवा) करते हैं और अद्धा करते हैं, वे जिनेन्द्र के सम्यक्त्व को छोड़ते हैं। अर्थात वे जैन मत धारक नहीं हैं।

ज्ञाह भावणा सं पसंस सेवा सुदंसणे सद्धा । ण जहित जिण सम्मतं कुठ्वन्तो णाण मग्गेण ॥ १४ ॥ उत्साह भावना सं प्रशंसा सेवा सुदर्शने श्रद्धा । न नहाति जिन सम्यक्तं कुर्वन् ज्ञान मार्गेण ॥

अर्थ — जो पुरुष झान द्वारा उत्तम सम्यगदर्शन झान चरित्र रूप मार्ग में उत्साह करता है, भावना करता है, प्रशंसा करता है, सेवा मिक्त पूजा करता है तथा श्रद्धा करता है वह जिन सम्यक्त्य को नहीं छोड़ता है। अर्थात वह सच्चा जैनी है।

अण्णनं भिच्छतं वजनह णाणे विमुद्ध सम्मते । अह मोहं सारम्भं परिहर धम्मे अहिंसाए ॥ १५॥

क्षज्ञानं मिथ्यात्वं वर्षय ज्ञाने विशुद्ध सम्यक्ते । अथ मोहं सारम्मं परिहर धर्मे ऽहिंसायाम् ॥

अर्थ —हे भव्यो ? तुम झान के होते हुवे अझान को और विद्युद्ध सम्यक्तव के होते हुवे मिथ्यात्व को त्यागो तथा चारित्र के होते हुवे मोह को और अर्हिसा के होते हुवे आरम्भ को छोड़ो—

पवज्ज संग चाय वयष्ट सुतवे सु संजपे भावे । होइ सुविसुद्धझाणं णिम्मो हे वीयण्यत्ते ॥१६॥

प्रवज्यायाम् संगत्यागे प्रवर्तस्व सुतपासि सुसंयमे मावे । भवति सुविशुद्धस्यानं निर्मीहे वीतरागत्वे ॥

#### ( २६ )

अर्थ — भो भन्यात्मन् ? तुम परिष्रह में त्याग परिणाम कर के जिन दीक्षा में प्रवर्ती और सयम के भावों से उत्तमं तपश्चरण में प्रवृत्ति करो जिस से ममतरहित वीतरागता होने पर तुम्हारे विशुद्ध धर्मा ध्यान और शुक्क ध्यान हो।

भिच्छा दंसणभगे मिळिणे अण्णाण मोहदोसेहि । बज्झति मृढजीवा भिच्छता बुद्धि उदएण ॥१७॥ भिथ्यादरीन मार्गे मिळिने ऽज्ञानमोह दोषाभ्याम् । बर्तन्ते मृढनीवाः भिथ्यात्वा बुद्धचुदये न ॥

अर्थ — मूढ जीव मिथ्यात्व और अज्ञान के उद्य से मिथ्या दर्शन मार्ग में प्रवर्तते हैं; वह मिथ्यादर्शन अज्ञान और मोह के दोषों से मिलन है अर्थात् जिनेन्द्र भाषितं धर्म के सिवाय अन्य धर्मों में अज्ञान और मोह का दोष है—

सम्महंसण पस्सादि जाणादि णाणेण द्व्वपज्जाया । सम्मेण सहहदि परिहरदि चरित्त जे दोसे ॥१८॥ सम्यन्दर्शनेन पश्यति जानाति ज्ञानेन द्वव्यपयीयान् । सम्यक्त्वेन श्रद्दशाति परिहरति चरित्रजान् दोषान् ॥

अर्थ — यह जीव दर्शन से सत्तामात्र वस्तु को जाते है, ज्ञान से द्रव्य और उनकी पर्यायों को जाने है और सम्यक्तव से श्रद्धान करता है औ चारित्र से उत्पन्न हुवे दोषों को छोड़ता है।

एएतिण्ण विभावा हवांति जीवस्स मोहरहियस्स । णियगुण आराहतो अचिरेण विकम्म परिहरई ॥१९॥

एते त्रयोपि भावा भवन्ति जीवस्य मोहरहितस्य । निजगुणम् आराधयन् अचिरेणापि कर्म परिहरति ॥

अर्थ — जो मिथ्यात्व रहित है उस ही जीव के सम्यग दर्शन हान चारित्र तीनों भाव होते हैं। और वही अपने आत्मीक गुणों को अराधता हुआ थोड़े काल में ही कमों का नाश करता है॥

#### ( २७ )

संखिज मसंखिज गं गुणं च संस्मारिमेरुमित्ताणं । सम्मत्त मणुचरंता करंति दुक्खक्खयं धीरा ॥२०॥ संख्येय म संख्येयं गुणं संसारिमेरु मध्यं णं । सम्यत्कमनुचरन्तः कुवैन्ति दखक्षयं धीराः ॥

अर्थ — सम्यक्त को पालने वाले धीर पुरुष जब तक संसार रहता है अर्थात् जब तक मुक्ति प्राप्त नहीं होती है तब तक संख्यात गुणी तथा असंख्यात गुणी कर्मो की निर्जरा करते हैं और दुःखों को क्षेय करते हैं।

दुविहं संयम चरणं सायारं तह हवे निरायारं । सायारं सम्मंथे परिगह रहिये निरायारं ॥२१॥ द्विविधं संयम चरणं सामारं तथा भवत् निरामारम् । सामारं सप्रन्थे परिग्रह रहिते निरामारम् ॥

अर्थ — संयमाचरण चरित्र दो प्रकार है । सागार (श्रावक धर्म ) और अनागार (मुनिधर्म ) सागार तो परित्रह सहित त्रहस्थों कै होता है और निरागार, परित्रहरहित मुनियों के होता है ।

दंसण वय सामाइय पोसह सचित्त राय भत्तेय । वंभारम्भ परिगाह अणुमण उद्दिद्व विरदोय देशविरदोय २२

दर्शन-त्रतःसामायिक-प्रोषघः सचित्तरात्रिभुक्ति त्यागः । व्रह्मचर्यम्-आरम्म परिप्रहानुमति उद्घिष्टविरतः च देशविरतश्च ॥

अर्थ — श्रावकों के यह ११ चरित्र हैं इनके धारण करने वाले श्रावक भी ११ प्रकार के होते हैं । दर्शन १ व्रत २ सामायिक ३ प्रोषधोपवास ४ सचित्त त्याग ५ रात्रिभुक्ति त्याग ६ व्रह्मचर्य ७ भारम्भविरति ८ परिब्रह्मिरति ९ अनुमतिविरति १० चिह्न्ष्मिरति ११ यह श्रायक की ११ प्रतिमा कहलाती हैं।

पश्चेवणुव्वयाइं गुणव्वयाइं हवन्ति तहतिण्णि । सिक्खावय चत्तारि सञ्जम चरणं च सायारं ॥२३॥

#### ( २८ )

पञ्चेवाणुत्रतानि गुणत्रतानि भवन्ति तथा त्रीणि । शिक्षात्रतानि चत्वारि संयमचरणं च सागारम् ॥

अर्थ--- ५ अणुवत ३ गुणवत और ४ शिक्षावत यह १२ प्रकार का संयमाचरण आवकों का है।

थूळे तसकाय वहे थूळे मोसे अदत्तथूळेय ।
परिहारो परमहिळा परिग्गहारंभपरिमाणं ॥२४॥
स्थूळेत्रस कायवधे स्थूळेम्रुषा ( वादे ) अदत्तस्थूळे च ।
परिहारः परमहिळायां परिश्रहारम्म परिमाणम् ॥

अर्थ — त्रसकाय के जीवों के घात का मोटे रूप त्याग यह अिंहसा अणुत्रत है, मृथावाद अर्थात झुठ बोलने का मोटे रूप त्याग यह सत्य अणुत्रत है, २ विनादी हुवी वस्तु के नलेने का मोटे रूप त्याग यह अचीर्य अणुत्रत है, परस्त्री का प्रहण न करना यह शील अणुत्रत है ४ परिव्रह अर्थात धन धन्यादिक और आरम्भ का प्रमाण करना यह परिव्रह परिमाण अणुत्रत है इस प्रकार यह पांच अणु-व्रत हैं।

दिसविदिसमाण पढमं अणत्थडंडस्स वज्जणं विदियं । भोगोप भोग परिमा इयमेवगुणव्यया तिण्णि ।।२५।। दिग्विदिग्मानं प्रथमम्—अनर्थदण्डस्य वर्जनं द्वितीयम् । भोगोप भोगपरिमाणम्—इदमेव गुणव्रतानि त्रीणि ।।

अर्थ — दिशा विदिशाओं में जाने आने के लिये मृत्युपर्यन्त के वास्ते प्रमाण करना दिग्वत अर्थात पहला गुणवत है १ अनर्थदण्डों का अर्थात् पापोपदेश, हिंसादान २ अपध्यान ३ दुःश्वृति ४ प्रमादचर्या का छोडना दूसरा गुणवत है और भोग उपभाग की चीजों का प्रमाण करना तीसरा गुणवत है यह तीन गुणवत हैं।

सामाइयं च पढमं विदियं च तहेव पोसहं भणियं। तइयं अतिहि पुज्ञं चउत्थ संस्टेहणा अन्ते ॥२६॥ सामायिकं च प्रथमं द्वितीयं च तथैव प्रोषधो भणितः। तृतीयमतिथि पूज्यः चतुर्थं सङ्घलना अन्ते ॥

#### ( २९ )

अर्थ —सामायिक अर्थात रागद्वेष को त्याग कर ब्रहारम्भ सम्बन्धी सर्व प्रकार की पापिकिया से निवृत्त होकर एकान्त स्थान में वैठकर अपने आत्मीक स्वरूप का विंतवन करना, वा पञ्चपरमेष्टी की भक्ति का पाठ पढ़ना उनकी बन्दना करना यह प्रथम शिक्षाव्रत है प्रोषधोपवास अर्थात अष्टमी चतुर्दशी के दिन चार प्रकार के आहार का छोड़ना अथवा जलमात्र ही प्रहण करना वा अन्न को एकवार बहण करना यह उत्तम, मध्यम, जधन्य भेदवाला दूसरा शिक्षाव्रत है अतिथि पूजा अर्थात मुनिया उत्तम श्रावकों को नवधा भिक्त कर आहार देना यह तीसरा शिक्षाव्रत है। अन्त संलेखना अर्थात मरण समय समाधि मरण करना यह चौथा शिक्षाव्रत है। इस प्रकार यह चार शिक्षाव्रत हैं।

एवं सावय धम्मं संजम चरणं उदेसियं सयलं ।
सुद्धं संजम चरणं जइ धम्मं निकलं वोच्छे ॥२७॥
एवं श्रावक धर्मम् संयम चरणम् उपदेशितम् ।

एव श्रावक धमेम् संयम चरणम् उपदेशितम् शुद्धं संयम चरणं यतिधर्मं निष्कलं वक्ष्ये ॥

अर्थ — इस प्रकार श्रावक धर्म सम्बन्धी संयमाचरण का उपदेश किया अवशुद्ध संयमाचरण का वर्णन करता हूं जोकि यतीश्वरा का धर्म है और पूर्णरुप है। अर्थात जो सकल चारित्र है।

पंचिंदिय संवरणं पंचवया पंचविंश किरियासु । पंचसमिदि तियगुत्ति संजम चरणं निरायारं ॥२८॥

पञ्चन्द्रिय संवरणं पञ्चनता पञ्चविंशति कियासु । पञ्चतमितयः तिस्रोगुप्तयः संयम चरणं निरागारम् ॥

अर्थ--पांचो इन्द्रियों को संबर अर्थात बदा करना पांच महा-व्रत जोकि पचीस कियाओं के होते होए ही होते हैं, पांच समिति और तीन गुप्ति, यह अनागरों का संयमा चरण है अर्थात मुनिधर्म है।

अमणुण्णेय मणुण्णो सजीवदव्वे अजीवदव्वे य । न करेय राग दो से पंचिंदिय संवरो भणिओ ॥२९॥

#### ( ३० )

अमनोज्ञे च मनोज्ञे सजीव द्रव्ये अजीवद्रव्ये च । न करोति रागद्वेषौ पञ्चेन्द्रिय संवरो भणितः ॥

अर्थ — अमनोब अर्थात अप्रिय और मनोब अर्थात प्रिय एसे सजीव पदार्थ स्त्री पुत्रादिक तथा अजीव पदार्थ भोजन वस्त्र भूषण आदिक में रागद्वेष न करना पञ्चेन्द्रिय सम्बर है। अर्थात इन्द्रियों के विषय भोगों में रागद्वेष न करना इन्द्रिय सम्बर है।

हिंसा विरइ अहिंसा असच विरइ अदत्त विरई य । तुरीयं अवंभविरई पंचम संगम्मि विरई य ॥३०॥

हिंसाविरातिरहिंसा असत्यविरतिरदत्त विरतिश्च। तुरीयमत्रद्धविरातिः पञ्चमं संगे विरातिश्च॥

अर्थ — महाव्रत ५ हैं। अहिंसा महाव्रत अर्थात हिंसा का त्याग १ सत्यमहाव्रत अर्थात असत्यका त्याग २ अवीर्य महाव्रत अर्थात बिना दी हुवी वस्तु का नलेना ३ व्रह्मचर्य महाव्रत ४ और परिश्रह त्याग महाव्रत ५।

साहंति जं महल्ला आयरियं जं महल्ल पुन्नेहिं। जं च महल्लाणि तदो महल्लयाइ तहेयाइ ॥३१॥ साधयन्ति यद् महान्तः आवितं यद् महद्भिः पूर्वैः। यानि च महान्ति ततः महान्तानि ॥

अर्थ — जिन को बड़े पुरुष साधन करते हैं आंर जिन को पहले महत्युरुषों ने आचरण किया है और जो स्वयं महान् हैं इससे इनको महावत कहते हैं।

वयगुत्ति मणगुत्ति इरिया समदि सुदाणणिक्खेवो । अवल्रोय भोयणाएहिंसाए भावणा होंति ॥३२॥

बचोगुप्तिः मनोगुप्तिः ईयीतमितिः सुदानिक्षेपः । अवल्लोक्य मोजनं अहिंसाया भावना भवन्ति ॥

#### ( ३१ )

अर्थ--वचनगुप्ति १ मनोगुप्ति २ ईयोसमिति ३ आदान निक्षे-पण समिति ४ आलोकित भोजन ५ यह अहिंसा महावत की ५ भावाना हैं।

कोह भयहासलोह मोहा विपरीय भावना चैव ।
विदियस्स भावणाए पंचेवय तहा होंति ॥३३॥
कोध भय हास्य लोभ मोह विपरीता भावना चैव ।
द्वितीयस्य भावना एता पञ्चव च तथा भवन्ति ॥
अर्थ —काध त्याग १ भय त्याग २ हास्य त्याग ३ लोभ त्याग ४ मोह त्याग ५ यह ५ भावना सत्य महाव्रत की हैं।
सुण्णायार निवासो विमोचितावासजं परोधंच ।
एषणसुद्धि संउत्तं साहिम्म अंविसंवादे ॥३४॥

षणसुद्धि सउत्तं साहम्मि अंविसंवादे ॥३४॥ - झून्यागार निवासो विमोचिता वासः परोधश्च । - एषणझुद्धि सहितं साधर्मा विसंवाद ॥

अर्थ — जून्यागार निवास अर्थात जूने मकान में रहना १ विमोचितावास अर्थात छोड़े हुवे मकान में रहना २ परोपरोधाकरण अर्थात जहां पर दूसरों की रोक टोक हो ऐसे स्थान पर न रहना अथवा औरों को न रोकना ३ एषणा ग्रुद्धि अर्थात ज्ञास्त्रानुसार पर घर मोजन करना ४ साधर्माविसंवाद अर्थात साधर्मी पुरुषों से विवाद न करना ५ यह ५ भावना अचौर्य महाव्रत की हैं।

महिला लोयण पून्वरई सरण संसत्त वसिंह विकहादि। पुट्टियरसेहि विरउ भावणा पंचवि तुरियम्मि ॥३५॥ महिलालोकन पूर्वरातिस्मरण संशक्तवसित विकथा। पुष्टरसेसेवाविरतः भावनाः पञ्चापि तुर्थे॥

अर्थ—राग भावसहित स्त्रियों को न देखना १ पूर्व की हुवी रित अर्थात भोगों की याद न करना २ स्त्रियों के निकट स्थान में निवास न करना ३ स्त्री कथा न करना ४ और पुष्टरस अर्थात कामोद्दीपक वस्तु न सेवन करना ५ यह ५ ब्रह्मचर्य महावत की भावना हैं।

# ( ३२ )

अपरिग्गह समणुण्णे सुसहपरिसरस हवगंधेसु । रायदोसाईणं परिहादो भावणा होति ॥३६॥ अपरिग्रह समनेतिषु शब्द स्पर्श रस रूप गन्धेषु । रागद्वेषादीनां परिहारो भावना मवन्ति ॥

अर्थ — दाब्द स्पर्श रस रूप गन्ध चाहे मनोज्ञ अर्थात मन भावने हों वा अमनोज्ञ अर्थात अप्रिय हों उनमें रागद्वेष न करना अपरिमह महावत की ५ भावना हैं।

इरि भासा एसण जासा आदाणं चेवणिक्खेवो । संजमसोहणिमित्ते रवंति जिणा पंच समदीओ ॥३७॥

ईय्यो भाषा एषणा यासा आदानं चेव निक्षेपः । संयमशोध निभित्तं रज्यान्ति जिनाः पञ्च समितयः ॥

अर्थ--इर्यासिमिति अर्थात चार हाथ आगे की भूमि को निर-खते हुवे चलना १ भाषासिमिति अर्थात शास्त्र के अनुसार हित मित प्रिय बचन वोलना २ एषणा सिमिति अर्थात शास्त्र की आज्ञानुसार दोष रहित आहार लेना ३ आदान सिमिति अर्थात देखकर पुस्तक कमण्डल को जाना ४ निक्षेपण सिमिति अर्थात् देखकर पुस्तक कमण्डल का रखना ५ यह पांच सिमिति जिनेन्द्र देवने कही हैं।

भन्वजण बोहणत्थं जिणमगो जिणबरेहिं जह भणियं । णाणं णाणसरुषं अप्पाणं तं वियाणेह ॥३८॥

भव्यजनबोधनार्थे जिनमार्गे जिनवरैर्यथा भणितम् । ज्ञानं ज्ञानस्ररूपं आत्मानं तं विजानीहि ॥

अर्थ — जिनेन्द्र देवने जैनशास्त्रों में भव्य जीवों के सम्बोधन के लिये जैसा झान और झान का स्वरूप वर्णन किया है तिसी को तुम आत्मा जानो अर्थात यह ही आत्मा का स्वरूप है।

जीवाजीवविभक्ति जो जाणइ सो हवेइ सण्णाणी । रायादि दोस रहिओ जिणसासण मोक्खमग्गुचि ॥३९॥

#### ( 33 )

जीवाजीवविभक्तियो जानाति स भवेत् सञ्ज्ञानी । रागादिदोषरहितो जिनशासन मोक्षमार्ग इति ॥

अर्थ -- जो पुरुष जीव और अजीव के भेद को जानता है वह ही सम्यग् ज्ञानी है और राग द्वेषरहित होना ही जैनज्ञास्त्र में मोक्षमार्ग है।

दंसण णाण चरित्तं तिण्णिवि जाणेह परम सद्धाए । जं जाणिऊण जोई अइरेण लहंति णिव्वाणं ॥४०॥ दर्शनज्ञानचारित्रं त्रिण्यपि जानीहिपरमश्रद्धया । यदज्ञात्वायोगिनो अचिरेण लभन्ते निर्वाणम् ॥

अर्थ—हे भव्यो १ तुम दर्शन झान चरित्र इन तीनों को परम श्रद्धा के साथ जानो योगी ( सुनी ) इन तीनों को जान कर थोड़े ही काल में मोक्ष को पाते हैं।

पाऊण णाण सिललं णिम्मल सुबुद्धि भाव संजुत्ता । हुंति सिवालयवासी तिहुवण चूड़ामणि सिद्धा ॥४१॥ प्राप्यज्ञानसिललं निर्मलसुबुद्धिभावसंयुक्ता । भवन्तिशिवालयवासिनः त्रिभुवनचूडामणयः सिद्धाः॥

श्रर्थ — जो पुरुष जिनेन्द्र कथित ज्ञान रुपीजल को पाकर निर्मल और विद्युद्ध भावों सिंहत होजाते हैं वेही पुरुष तीन भुवन के चूड़ामणि अर्थात तीन जगत में दिारोमणि जो मुक्ति का स्थान अर्थात सिद्धालय है उसमें वसने वाले सिद्ध होते हैं।

णाणगुणेहिं विहीणा ण छहंते तेसु इच्छियं छाहं । इय णाउं गुणदोसं तं सण्णाणं वियाणेहि ॥४२॥ ज्ञानगुणैविंहीनाः न छमन्ते ते खिष्टं छामम् । इतिज्ञात्वागुणदोषौ तत् सदज्ञानं विजानीहि ॥

अर्थ — बान गुण से रहित पुरुष उत्तम इष्ट लाभ को नहीं पाते हैं इसलिये गुण और दोष को जानने के लिये उस सम्यग् झान को जानो।

لع

#### ( 38 )

चारित्त समारूढो अप्पासुपरंण ईहए णाणी । पावइ अइरेण सुहं अणोवमं जाणणिच्छयदो ॥४३॥

चारित्रसमारुढ आत्मसुपरं न ईहते ज्ञानी । प्रामोतिअचिरेणसुसम् अनुपमं जानीहि निश्चयतः ॥

अर्थ — क्वानी पुरुष चारित्र वान् होता हुवा पर वस्तु को अपने में नहीं चाहता है अर्थात अपनी आत्मा से भिन्न किसी वस्तु में राग नहीं करता है इसी से थोड़े ही काल में अनुपम सुख को अवश्य पालेता है एसा जानो।

प्वं संखेवेण य भणियं णाणेण वीयरायेण । सम्मत्त संजमासय दुराहंपि उपदेसियं चरणं ॥४४॥

एवं संक्षेपेण च भणितं ज्ञानेन वीतरागेण । सम्यक्त्व संयमाश्रय द्वयमि उपदेशितं चरणम् ॥

अर्थ — इस प्रकार वीत्तराग केवल ज्ञानी ने दो प्रकार का चारित्र अर्थात उपदेश किया है? सम्यक्त्वाचरण और संयमाचरण, तिसको संक्षेप के साथ मैंने (कुन्दुकुन्दाचार्यने) वर्णन किया है।

भावेहभावसुद्धं फुडरइयं चरणपाहुढं चेव ।
छहुचउगइ चइऊणं अचिरेणापुणव्यवाहोह ॥४५॥
भाषयत भावराद्धं स्फटं रचितं चरणपासतं चैव ।

माधयत मावशुद्ध स्कुट राचत चरणप्रामृत चव लघुचतुर्गतीः त्यक्त्वा अचिरणाऽपुनर्भवा भवत ॥

अर्थ — श्रीमत् कुन्दुकुन्द स्वामी कहते हैं इस चारित्र पाहुड़ को मैंने (प्रगट) रचा है तिस को तुम ग्रुद्ध भाव कर भावो (अभ्यास करो) इस से शीव ही चारों गतियों को छोड़ कर थोड़े ही काल में मोक्षपद के धारण करने वाले हो जावोंगे जिस के पीछ और कोई भावही नहीं है अर्थात् जिस को प्राप्त करके फिर जन्म मरण नहीं होता है।

( 34 )

# ४ चौथा बोध प्राभृतम्।

षहुसच्छअच्छजाणे संजमसम्मतसुद्धतवयरणे । षन्दिताआयरिए कसायमळ विज्जिदेसुद्धे ॥ १ ॥ सयळजणवोइणत्यं जिणमग्गोजिणवरेहिंजहभणियं । सुच्छामिसमासेणय छकायसुदंकरं सुणसु ॥ २ ॥

बहुरास्त्रार्थज्ञायकान् संयमसम्यक्त्वशुद्धतपश्चरणान् । बन्दित्वाऽऽचार्यान् कषायमछवर्जितान् शुद्धान् ॥ सकछजनबोधनार्थं जिनमार्गे जिनवरैर्यथा मणितम् । बक्ष्यामिसमासेन च षटकायसुहंकरं शृणु ॥

अर्थ-अनेक शास्त्रों के अर्थों के जानने वाले, संयम और सम्यग दर्शन से ग्रुद्ध हैं तपश्चरण जिनका, कषाय रूपी मल से रहित और ग्रुद्ध ऐसे आचार्य परमेष्ठी की दन्दना (स्तुति) करके बोध पाहुड़ को संक्षेप से वर्णन करता हूँ जैसा कि षटकाय के जीवों को दितकारी जिनेन्द्रदेव ने जैन शास्त्रों में समस्त जनों के बोध के अर्थ वर्णन किया है, तिस को तुम श्रवण करों।

आयदणं चेदिहरं जिणमिडिमा दंसणं च जिणिववं ।
भिणयं सुवीयरायं जिणमुहाणाणमादच्छं ॥ ३ ॥
अरहंतेणसुदिष्ठं जंदेवं तिच्छामिहयअरिहन्तं ।
पाविज्जगुणविसुज्जा इयणायव्वाजहाकमसो ॥ ४ ॥
अग्यतनं चैत्यगृहं जिनप्रतिमादर्शनं च जिनविम्बस् ।
भिणतं सुवीतरागं जिनमुद्धा ज्ञानमत्मस्थम् ॥
अर्हतासुदृण्टयोदेवः तीर्थमिह च अर्हनन्तम् ।
प्रवज्यागुणविशुद्धा इति ज्ञातव्या यथाक्रमशः ॥

अर्थ — इस बोध पाहुड़ में इन ११ स्थलों से वर्णन किया जाता है भायतन १ चैत्यमह २ जिन प्रतिमा ३ दर्शन ४ उत्तम वीतरागंस्यक्ष

## ( 38 )

जिनिबम्ब ५ जिनसुद्रा ६ आत्मार्थ ज्ञान ७ आईन्त देव कथित देव ८ तीर्थ ९ अईन्त स्वरूप १० गुणों कर ग्रुद्ध साधू ११ इनका स्वरूप यथा कम वर्णन करते हैं तिसको चिन्तवन करो।

मण वयण काय दन्वा आयत्ता जस्म इंन्दिया विसया। आयदणं जिणमणे णिहिटं सञ्जयं हवं ॥ ५ ॥

मनो वचन काय द्रव्याणि आयत्ता यस्य ऐन्द्रिया विषयाः । आयतनं जिनमार्गे निर्दिष्टं सायन्तं रूपम् ॥

अर्थ — मन वचन काय तथा पांचों इन्द्रियों के विषय जिसके आधीन हैं तिस संयमी के रूप ( द्वारीर ) को जैनदास्त्र में आयतन कहते हैं। अर्थात जिसने इन्द्रिय मन वचन काय को अपने वद्या में कर लिया है उस संयमी मुनि का देह आयतन है।

भय राय दोस मोहो कोहो लोहो य जस्स आयत्ता।
पञ्चमहत्व्यधारी आयदणंमहरिसी भणियं।। ६।।
मदो रागो द्वेषो मोह: कोषो लोमश्च यस्य आयत्ता।
पञ्चमहात्रत्वरा आयत्नं मह ऋषय मणिताः।।

अर्थ — जिनके मद, राग, द्वेष, मोद, कोघ, लोभ, और माया नहीं है और पञ्च महाब्रतों के घारक हैं वे महर्षि आयतन कहे गये हैं।

सिद्धं जस्स सदच्छं विसुद्धशाणस्स णाण जुत्तस्स । सिद्धायदणं सिद्धं सुणिवर वसहस्स सुणिदच्छं ॥ ७ ॥ सिद्धं यस्य सदर्थं विशुद्ध ध्यानस्य ज्ञान युक्तस्य । सिद्धायतनं सिद्धं मुनिवर वृषमस्य ज्ञातार्ष्यस्य ॥

अर्थ — जिसका गुद्धात्मा सिद्ध हो गया है जो विशुद्ध (गुक्क) ध्यानी केवल झानी और सुनिवरों में प्रधान हैं ऐसे सईन्त को सिद्धायतन वर्णन किया गया है।

बुद्धं जम्बोहन्तो अप्पाणं वेहयाइ अण्णं च । पञ्चमहत्त्वय मुद्धं णाणमयं जाण चेदिहरं ॥ ८ ॥

#### ( 39 )

बुद्धं यत् बोषयन भात्मानं वेति अन्यं च । पञ्चमहात्रतञ्जाद्धं ज्ञानमयं जानीहि चैत्यग्रहम् ॥

अर्थ — जो झानस्वरूप शुद्ध आत्मा को जानता हुआ अन्य जीवों को भी जानता है तथा पञ्चमहाझतों कर शुद्ध है ऐसे झानमई सुनि को तुम चैत्यमह जानो।

भावार्थ — जिसमें स्वपर का झाता वसे है वेही चैत्यालय है। ऐसे मुनि को चैत्यग्रह कहते हैं।

चेइय बन्धं मोक्लं दुक्लं सुक्लं च अप्ययं तस्य । चेइहरो जिणममे छकाय हियं करं मणियं ॥ ९ ॥

चैत्यं बन्धं मोक्षं दुःखं सुखं च अर्पयतः । चैत्यप्रहं जिनमार्गे षटकाय हितंकरं भणितम् ॥

अर्थ -- बन्धमोक्ष, और दुख सुख में पड़े हुवे छैकाय के जीवों का जो दित करनेवाला है उसको जैनशास्त्र में चैत्यग्रद कहा है।

भावार्थ — चैत्य नाम आत्मा का है वह वन्ध मोक्ष तथा इनके फल दुःख सुख को प्राप्त करता है। उसका द्वारीर जब षट्काय के जीवों का रक्षक होता है तबही उसको चैत्यब्रह (सुनि-तपस्वी-ब्रती) कहते हैं।

अथवा चैत्य नाम शुद्धात्मा का है। उपचार से परमौदारिक श्रीर सहित को भी चैत्य कहने हैं उस श्रीर का स्थान समवसरण तथा उनकी प्रतिमा का स्थान जिन मन्दिर भी चैत्य बह हैं। उसकी जों भक्ति करता है तिसके सातिशय पुन्य वन्ध होता है कम से मोक्ष का पात्र बनता है उन चैत्यमहां के विद्यमान होते अहिंसादि धर्मका उपदेश होता है इससे वे षट्काय के हितकारी हैं।

सपराजंगमदेहा दंसणणाणेण शुक्कचरणाणं । निग्गन्थवीयराया जिणमग्गे एरिसापद्विमा ॥१०॥

स्वपराजङ्कमदेहा दर्शनज्ञानेन शुद्धचरणानाम् । निर्मन्थानीतरागा जिनमार्गे इदृशी प्रतिमा ॥

## ( 36 )

अर्थ - दर्शन और झान से जिन का चारित्र शुद्ध है ऐसे तीर्थङ्करदेव की प्रतिमा जिन शास्त्रों में ऐसी कही है जो निर्गन्थ हो अर्थात् वस्त्र भूषण जटा मुकुट आयुध रहित हो, तथा वीतराग अर्थात् ध्यानस्थ नासाम् दृष्टि सहित हो । जैनशास्त्रात्कुल उत्कृष्ट हो और शुद्ध धातु आदि की बनी हुई हो।

जं चरदि सुद्धचरणं जाणइपिच्छेइ सुद्ध सम्मत्तं। सा होई वंदणीया णिग्गंथा संजदा पहिमा ॥११॥

यः चरति शुद्धचरणं जानाति पश्यति शुद्धसम्यक्तम् । सा भवति वन्दनीया निर्श्रन्था संयता प्रतिमा ॥

अर्थ-जो ग्रद्ध चारित्र को आचरण करते हैं, जैन शास्त्र को जानते हैं तथा गुद्ध सम्यकत्व स्वरूप आत्मा का श्रद्धान करते हैं उन संयमी की जो नियन्थ प्रतिमा है अर्थात शरीर वह बन्दनीय है।

भावार्थ -सुनियों का शरीर जंगम प्रतिमा है और धात पा-षाण आदिक से जो प्रतिमा बनाई जावे वह अजङ्गम प्रतिमा है।

दंसण अणंत णागणं अणंत वीरिय अणंतसक्खाय । सासयस्व अदेहा मुकाकम्पद्व वंधेहि ॥१२॥

निरुवप भचलमखोहा णिम्मिविया जंगमेणरूवण। सिद्धा ठाणम्मिठिया वोसरपहिमा धुवा सिद्धा ॥१३॥

दर्शन मनन्तज्ञानम् अनन्तवीर्थमनम्तमखं च । शास्त्रतस्त्रा अदेहा मुक्ता कर्माष्ट्रबन्धै: ॥ निरुपमा अचला अक्षोमा निर्मापिता जङ्कमेन रूपेण । सिद्धस्थानेस्थिता न्युत्सर्गप्रतिमा धुवा सिद्धा ॥

अर्थ - जिन के अनन्त दर्शन अनन्त झान, अनन्त वीर्य अन-न्त सुख विद्यमान है, अविनाशी सुख स्वरूप हैं, देह से रहित हैं. आठ कर्मों से छट गये हैं संसार में जिनकी कोई उपमा नहीं है. जिनके प्रदेश अचल हैं, जिनके उपयोग में क्षोम नहीं है, जंगम रूप कर निर्मापित हैं, कर्मों से छूटने के अनन्तर एक समयमात्र अर्ध्व

#### ( ,39, )

गमन रूप गति से चरमशरीर से किंचिन्न्यून आकार को प्राप्त हुवे हैं, मुक्त स्थान में स्थित हैं, खङ्गासन वा पद्मासन अवस्थित हैं।

अर्थात्—जिस आसन से मुक्त हुवे हैं उसी आकार हैं। ऐसी प्रतिमा जो सदा इसही प्रकार ध्रव रहती है बन्दने योग्य है।

दंसेइ मोक्लपगं संपत्तं संयमं सुधम्मं च । णिग्गंथं णाणपयं जिणपग्गे दंसणं भणियं ॥१४॥

दर्शयति मेक्षमार्गं सम्यकत्वं संयमं सुधर्मं च । निभेन्थं ज्ञानमयं जिनमोर्गे दर्शनं भणितम् ॥

अर्थ — निर्मेथ और श्वानमई मोक्ष मार्ग को, सम्यक्त्व को, संयम को, आत्मा के निज धर्म को जो दिखाता है उसको जैन शास्त्र में दर्शन कहा है।

जहफुछं गंधमयं भवदिहु खीरं सिघय मयं चावि । तह दंसणिमि सम्मं णाणमयं होई रूवच्छं ॥१५॥

यथा पुष्पं गन्धमयं भवति स्फुटं क्षीरं तद्घृतमयं चापि । तथा द्दीने सम्यकत्वं ज्ञानमयं भवति रूपस्थम् ॥

अर्थ — जैसे फूल गन्ध वाला है दूध घृत वाला है तैसे ही दर्शन सम्यक्त वाला है। वह सम्यकत्व अन्तरङ्ग तो झानमय है और वाहा सम्यगदृष्टि श्रावक और मुनि के रूप में स्थित है।

जिणविवंगाणमयं संजमसुद्धं सुवीयरायं च । जं देइ दिवस्त सिक्सा कम्मक्सय कारणे सुद्धा ॥१६॥ जिनविम्बं ज्ञानमयं संयमशुद्धं सुवीतरागं च । य ददाति दीक्षा शिक्षा कमैक्षय कारणे शुद्धाः ।

अर्थ — जो ज्ञानमय हैं, संयम में शुद्ध हैं अत्यन्त वीतराग हैं, और कर्मों के क्षय करने वाली शुद्ध दीक्षा और शीक्षा देते हैं वह आचार्य परमेष्ठी जिन विम्व हैं। अर्थात जिनेन्द्रदेव के प्रतिविम्ब (साहस्य)हैं।

#### ( % )

तस्सय करहपणामं सन्वं पृद्धांच विषय वच्छाहं। जस्यय दंसणणाणं अस्यि ध्रुवं चेयणाभावो ॥१०॥ तस्य च कुरुत प्रणामं सर्वो पूजां विनय वात्सस्यं। यस्य च दर्शनं ज्ञानम्, अस्ति ध्रुवं चेतनाभावः॥

अर्थ — जिन में दर्शन और ज्ञानमयी चेतन्य भाव निश्चल रूप विद्यमान है उन आचार्यों और उपाध्याय और सर्व साधुओं को प्रणाम करो उनकी सर्व (अष्ट) प्रकार पूजा करो विनय करो और वात्स-ल्य भाव (वैयावत्य) करो।

तववयग्रणेहि सुद्धो जाणदि पिच्छेइ सुद्धसम्मत्तं । अरहंत सुद्दएसा दायारो दिवकस्तिस्त्वाया ॥१८॥ तपेवितगुणैः शुद्धः जानाति पश्यति शुद्धसम्यकत्वम् । अर्हन्मुद्रा एषा दात्री दीक्षाशिक्षायाः ॥

अर्थ — तप और ब्रत और गुणों कर शुद्ध हो, यथार्थ वस्तुस्व-रूप के जानने वाला हो, शुद्धसम्यग दर्शन के स्वरूप का देखने वाला हो वह आचार्य अर्दन्त मुद्रा है।

> दिदमंजमग्रुदाए ई।दयग्रुदा कसाय दिदग्रुदा । ग्रुदा इहणाणाए जिण ग्रुदाएरिसा भाणिया ॥१९॥ दृदि संयम ग्रुदाया इन्द्रियग्रुदा कृषाय दृदगुद्रा । ग्रुदा इह ज्ञाने जिनग्रुदा ईदशी भणिता ॥

अर्थ —हद अर्थात किसी प्रकार भी चलाया हुवा न चले ऐसे संयम से जिन सुद्रा होती है, द्रव्ये न्द्रयों का संकोचना अर्थात कछवे की समान इन्द्रियों को संकोच कर स्वात्मा में स्थापित करना इन्द्रिय सुद्रा है, कोधादिक कषायों को हदता पूर्वक संकोचकरना, कमकरना, नाश करना कषाय सुद्रा है। झान में अपने को स्थापित करना झान सुद्रा है ऐसी जिन शास्त्र में जिन सुद्रा कही है।

#### ( 88 )

संजप संजुत्तस्सयसुद्धाणजोयस्म मोक्खपग्गस्म ।
णाणेण छहादे छक्खं तम्हा णाणं च णायव्वं ॥ २० ॥
संयम संयुक्तस्य च सुध्यान योगस्य मोक्षमार्गस्य ।
ज्ञानेन लभते लक्ष्यं तस्मात् ज्ञानं च ज्ञातव्यम् ॥

अर्थ — संयम सहित और उत्तम ध्यान युक्त मोक्ष मार्ग का छक्ष्य अर्थात चिन्ह ज्ञान से ही जाना जाता है इस से उस ज्ञान को जानना योग्य है।

जहण विलहिंदहुलक्खं रहिओं कंडस्स वेज्जयविहीणों ! तहण विलक्खाद लक्खं अण्णाणी मोक्ख मग्गस्स ।।२१॥ यथा न विलक्षयित स्फुटंलक्ष्यं रहितः काण्डस्य वेध्यकविहीनः। तथा न विलक्षयित लक्ष्यं अज्ञानी मोक्ष मार्गस्य ॥

अर्थ — जैसे कोई पुरुष लक्ष्य विद्या अर्थात निशाने बाज़ी को न जानता हुवा और उसका अभ्यास न करता हुवा वाण अर्थात तीर से निशाने को नहीं पाता है तैसे ही झान रहित अझानी पुरुष मोक्ष मार्ग के निशाने को अर्थात दर्शन झान चरित रूप आत्म स्व-रूप को नहीं पा सकता है।

णाणं पुरुसस्स इवदि छइदि सुपुरिसो विविणय संजुत्तो । णाणेण छहदि छव्खं छव्खंतो मोक्खमगगस्स ॥२२॥

ज्ञानं पुरुषस्य भवति लभते सुपुरुषोपि विनयसंयुक्तः । ज्ञानेन लभते लक्ष्यं लक्ष्ययन मोक्षमार्गस्य ॥

अर्थ — इान पुरुष में अर्थात आत्मा में ही विद्यमान है परंतु गुरु आदिक की बिनय करने वाला भव्य पुरुष ही उसको पाता है, और उस झान से ही मोक्ष मार्ग को ध्यावताहु मोक्ष मार्ग के लक्ष्य अर्थात निज्ञाने को पाता है।

मइ घणुई जस्सथिरं सुदगुण वाणं सु अन्छिरयणतं । परमच्छ बद्धक्रक्स्रो णिव चुकदि मोक्खमग्गस्स ॥१३॥ ६

# ( ४२ )

मातिर्धेनुर्यस्यस्थिरं श्रतगुणं वाणः सुआस्तिरत्नत्रयम् । परमार्थे वद्धछक्ष्यः नापि स्स्वछित मोक्षमार्गस्य ॥

अर्थ —- जिस मुनि के पास मित झान रूपी स्थिर घतुष है जिस पर श्रुत झान का प्रत्यञ्चा है, रत्नत्रय रूपी उत्तम वाण (तीर) जिस पर चढ़ा हुवा है जिसने परमार्थ को लक्ष्य अर्थात निशाना बनाया हुवा है वह सुनि मोक्ष मार्ग से नहीं चूकता है।

भावार्थ — जो मति क्वानी शास्त्रों का अभ्यास करता हुआ रत्न अयसंयुक्त होकर परमार्थ को कोजता है वह मोक्नमार्ग से नहीं डिगता है।

सो देवो जो अत्थं धम्मं कामं सुदेइ णांणं च। सो देइ जस्स अच्छिदु अच्छो धम्मोयपवज्जा ॥२४॥ स देवो योऽर्थं धर्मं कामं सुददाति ज्ञानं च। स ददाति यस्य अस्तितु अर्थः धर्मश्च प्रवृज्या ॥

अर्थ —धन धर्म, काम और ज्ञान अर्थात् केवल ज्ञान रूपी मोक्ष को जो देवे सोहोदेव है। जिस के पास धन धर्म और प्रवृज्या अर्थात् दीक्षा हो वही दे सक्ता है।

धम्मींदया विसुद्धो पवज्जा सन्य संग परिचत्ता । देवोववगयमोहो उदयकरो भन्व जीवाणं ॥२५॥ धर्मी दयाविशुद्धः प्रवृज्या सर्वसंगपरित्यक्ता । देवो व्यपगतमोहः उदयकरो भन्यजीवानाम् ॥

अर्थ — जो दया करिके विद्युद्ध है वह धर्म है, समस्त परिग्रह से रहित है वह देव है वहीं भव्य जीवों के चदय को प्रकट करने वाला है।

वय सम्मन विमुद्धे पंचैदिय संजदेणिरावेवस्ते । णहाएओ मुँगितिच्छे दिक्खासिक्खासु णहाणेण ॥२६॥ व्रतसम्यकत्व विशुद्धे पञ्चेन्द्रियसंयते निरपक्षे । स्नातु मुनिः तीथ दीक्षाशिक्षासुस्नानेन ॥

# ( 83 )

अर्थ — व्रत ( महाव्रत ) और सम्यकत्व में ग्रुद्ध पाञ्च इन्द्रियों के संयम सहित, निरपेक्ष अर्थात् इस लोक और परलोक सम्बन्धी विषय बांछा रहित ऐसे ग्रुद्ध आत्म स्वरूप तीर्थ में दीक्षारुपी उत्तम स्नान से पवित्र होवो ।

जंणिम्मलं सुधम्मं सम्मत्तं संजमं तवं णाणं ।
तं तिच्छं जिणमम्मे हवेइ यदि संतभावेण ॥ २७ ॥
य निर्मल सुधमे सम्यक्त्वं संयम तपः ज्ञानं ।
त तीर्थ जिनमार्गे भवति यदि शान्तमावेन ॥

अर्थ — निर्मल उत्तम क्षमादि धर्म, सम्यग्दर्शन, संयम द्वादरा प्रकार का तप, सम्यगन्नान, यह तीर्थ जिन मार्ग में हैं यदि शान्त भाव अर्थात् कषाय रहित भाव से सेवन किये जाँय तौ यह जैन धर्म के तीर्थ हैं।

णामद्वयोहिंय संद्वेत्रभावेहि सगुणपञ्जाया । चडणागादि संपदिमं भावा भावेति अरहंतं ॥ २८ ॥ नाम स्थापनायां हि च संद्वेये भावे हि सगुणपर्यायाः । च्यवणागति संपद्दमेभावाः भावयन्ति अर्हन्तम् ॥

अर्थ — नाम, स्थापना, द्रव्य, भाव, इनसे गुणपर्याय सहित अर्हन्त जाने जाते हैं तथा च्यवण अर्थात अवतार छेना आमाति अर्थात भरतादिक क्षेत्रों में आना, सम्पत् अर्थात पंचकल्याणकोंका होना यह संब अर्हन्तपने को मालूम कराते हैं।

दंसण अणंत णाणे मोक्खो णट्ट कम्मबंधेण । णिरुवमगुणमारूढो अरहंतो एरिसो होई ॥ १९ ॥ दर्शने अनन्ते ज्ञाने मोक्षोनष्टाष्टकर्मबन्धेन ।

विरूपमगुणमुद्धाः अहेन् इदृशो भवति ॥

अर्थ — अनन्तदर्शन और अनन्त ज्ञान के विद्यमान होने पर अष्टकर्मों के वन्यका नारा होनेसे मानो मोक्षदी हो गये हैं और

#### ( ૪૪ )

डपमारहित अनन्तचतुष्टय आदि गुणोंकर सहित हैं ऐसे अईन्त पर-मेशि होते हैं।

भावार्थ — यद्यपि अर्हन्तदेव के आयु, नाम, गोत्र, और वेद-नीय इन चार अवातिया कमों का अस्तित्व है तौभी कार्यकारी न होने से नष्टवतही है। १३ में गुणस्थान में प्रकृति वा प्रदेश बंधही होता है स्थिति अनुभागषन्ध नहीं होता है इस कारण बन्ध न होने के ही समान हैं तथा समस्त कमों के नायक मोहकर्म के नाश होजाने पर बाकीके कमें कार्यकारी नहीं हैं इस अपेक्षा अर्हन्त भगवान मोक्षस्वक्रपद्दी हैं।

जरवाहिजम्म मरणं चउगइ गमणं च पुण्णपावं च । हंतूणदोसकम्मे हुउणाणमयं च अरिहंतो ॥ ३०॥ जराव्याधि जन्ममरण चतुर्गतिगमनं च पुण्यपापं च । हत्वा दोषान् कर्माण भृतः ज्ञानमयः अर्हन् ॥

अर्थ — जरा अर्थात बुढापा व्याधि अर्थात रोग, जन्म मरण चतुर्गति गमन तथा पुन्य पाप आदि दोषों को तथा उनके कारण भूत कर्मों को नाश कर जो केवल झान मय हैं वह अर्हन्त देव हैं।

गुणठाण मभ्गणेहिंय पज्जत्तीपाण जीवठाणेहि । ठावण पंच विहेहि पणयच्वा अरहपुरुसस्स ॥३१॥ गुणस्थान मार्गणाभिश्च पर्याप्तिपाण जीवस्थानैः ।

स्थापन पञ्चविषे प्रणेतव्या अर्हत्पुरुषस्य ॥
अर्थ--१४ गुण स्थान, १४ मार्गणा ६ पर्याप्ति, प्राण, जीव
स्थान इन पांच स्थापना से अर्हन्त पुरुष को प्रणाम करो ।
तेरहमेंगुणठाणे साजायकेविलय होइ अरहतो ।
चलतीस अइसयगुण होतिहु तस्सद्व पिंडहारा ॥३२॥
वयोददामेगणस्थाने सयोगकेविलको भवति अर्हन् ।

चतु स्त्रिशद्तिशयगुण भवन्तिहु तस्यप्रातिहार्याणि ॥

#### ( ४५ )

अर्थ--तेरह में गुण स्थान में संयोग केवली अईन्त होते हैं। जिन के ३४ अतिदाय रूपी गुण और ८ प्रातिहार्य होते हैं।

गइ इंदियं च काए जोए वेए कषाय णाणेय । संयम दंसण लेस्सा भविया सम्मत्तसिण्ण आहारो ॥३३॥ गतिः इन्द्रियं च कायः योगः वेद कषाय ज्ञान च । संयम दर्शन लेश्या भव्यत्व सम्यकत्व संज्ञि अहार ॥

अर्थ — गति ४ इन्द्रिय ५ काय ६ योग्य १५ वेद अर्थात लिङ्ग ३ कषाय २५ झान ( कुझान ३ सिंहत ) ८ संयम (असंयमादिक सिंहत) ७ दर्शन ४ लेश्या ६ भव्यत्व ( अभव्यत्वसिंहत ) २ संझी ( असंझी-सिंहत ) २ आहार ( अनाहरकसिंहत ) २ इस प्रकार १४ मार्गणास्थान हैं मार्गणा नाम तलाश करने का है, चारों गतियों में से प्रत्येक मार्गणा में मालूम करना चाहिये कि प्रत्येक मार्गणा के भेदों में अर्हत भगवान कै कौन भेद होता है जैसे कि गतिमार्गणाके चार भेद हैं उनमें से अर्हतभगवान की मनुष्य गति होती है। इस प्रकार सर्वही मार्गणा में खोज करना।

आहारीय सरीरो इंदियमण आण पाण भासाय । पज्जत्तगुण सिमद्धो उत्तमदेवो हवइ अरिहो ॥३४॥ आहारः च शरीरम् इन्द्रियम् मनः आनप्राणः भाषा च । पर्याप्तिगुणसमृद्धः उत्तमदेवो भवति अर्हन् ॥

अर्थ — आहार पर्याप्ति १ शरीर पर्याप्ति २ इन्द्रियपर्याप्ति ३ स्वासोच्छ्वा स पर्याप्ति ४ भाषा पर्याप्ति ५ मन पर्याप्ति ६ इन सहित अर्हन्त उत्तम देव होते हैं।

भावार्थ — परन्तु जिस प्रकार साधारण मनुष्य आहार छेते हैं इस प्रकार अईन्त आहार नहीं छेते हैं बल्कि द्वारीर में नवीन परमाणुओं का आना जिनको नोकर्म कहते हैं वह ही उन का साहार है।

पंचिब इंदियपाणा मणवयकाएण तिण्णिवळपाणा । आणप्पाणप्पाणा आउग पाणेण दृहपाणा ॥ ३५ ॥

#### ( 38 )

पञ्चापि इन्द्रियप्राणाः मनोवचः कायै त्रयोवलप्राणाः । आनप्राणप्राणाः आयुष्कप्राणेण दश प्राणाः ॥

अर्थ — पांच इन्द्रियप्राण मनोबल वचनबल कायबल श्वासो-स्वास और आयु यह दश प्राण हैं। तिनमें से भाव अपेक्षा और कायवल वचनबल श्वासोच्छ्वास और आयु यह ४ प्राण अर्हत के होते हैं और द्रव्य अपेक्षा दसोंही प्राण होते हैं।

मणुयभवेपंचिमिद्य जीवद्वाणेसु होइ चउदसमे । एदेशुणगणजुत्तो गुणमारुढो हवइ अरहो ॥ ३६ ॥ मनुजभवे पश्चेन्द्रिय जीवस्थानेषु भवति चतुर्दशमे । एतद्गुणगणयुक्तो गुणमारूढो भवति अर्हन् ॥

अर्थ — मनुष्य भव में पंचेन्द्रिय नामा १४वां जीवसथान में इन गुणों सहित गुणवान अरहंत होते हैं।

भावार्थ — जीवसमास १४ हैं, अर्थात सूक्ष्म एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय, द्वेन्द्रिय, तेन्द्रिय, चतुरेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय, असैनी और पंचेन्द्रिय सैनी, इस प्रकार सात हुवे, पर्याप्त और अपर्याप्त इनके हो दो भेद होकर १४ जीवसमास हैं इनमें श्रीअईत पंचेन्द्रिय सैनी पर्याप्त हैं।

जरवाहिदुक्खरिहयं आहारणीहार विज्ञय विमल । सिंहाणखेलसेओ णान्छि दुगंधा य दोसो य ॥ ३७ ॥

जरान्याधिदुः खरहितः अहारनीहारवर्जितः विमलः । सिंहाणः खेलः नास्ति दुर्गन्यश्च दोषश्च ॥

अर्थ — अर्हन्तदेव जरा और ज्याधि अर्थात शरीर रोगके दुःखों से रहित, आहार सर्थात मोजन खाना, नीहार अर्थात मलमूत्र करना इनसे वर्जित, निर्मल परमोदारिक शरीरके धारक हैं, जिनके नासिका का मल अर्थात सिणक और थूक खकार नहीं है और उनके शरीर में दुर्गन्ध भी नहीं है और दोष-अर्थात वात पित्त कफ भी नहीं है।

## ( 89 )

# दसपाणपज्जची अहसहस्सायछक्खणाभणिया । गोखीर संखधवलं मांसरुहिरं च सन्वंगे ॥ ३८॥

दश प्राणा: पर्याप्तयः अष्टसहश्रं च लक्षणानां भणितम् । गोक्षीरसंखधवलं मांसं रुधिरं च सर्वाङ्के ॥

अर्थ — अर्हन्तदेव के द्रव्य अपेक्षा दश प्राण हैं षटपर्याप्ति हैं साठ अधिक एक हजार १००८ लक्षण हैं और जिनके समस्त शरीर में जो मांस और रुधिर है वह दुग्ध और शंखके समान सुफेद है।

एरिस गुणेहिं सच्वं अइसयवं तं सुपरिमलामोयं। ओरालियं च काओ णायच्वं अरुह पुरुसस्स ॥ ३९ ॥

इदृशगुणैः सर्वः अतिशयवान् सुपरिमलामोदः ।

औदारिकश्च कायः ज्ञातन्य: अर्हत्पुरुषस्य ॥

अर्थ — एसे गुणोंकर सहित समस्तही देह अतिशयवान और अत्यन्त सुगन्धिकर सुगन्धित है ऐसा परमौदारिक शरीर अर्हन्त पुरुषका जानना।

मयरायदोसरहिओ कसायमळ वज्जओयसुविसुद्धो । चित्तपरिणामरहिदो केवळभावेमुणेयव्वो ॥ ४० ॥

मदरागदोषरहितः कषायमलवर्जितः सुविशुद्धः । चित्तपरिणामरहितः केवलभावे ज्ञातस्यः ॥

अर्थ — केवल झानरूप एक क्षायिकभावके होने पर अईन्तदेव मद राग द्वेष से रहित कषाय और मलसे वर्जित शान्तिमूर्ति और मनके व्यापार से रहित होते हैं।

सम्मइ दंसण परसइ जाणदि णाणेण दव्वपज्जाया । सम्मत्तगुणविसुद्धो भावोअरहस्सणायव्वो ॥ ४१ ॥

सम्यग्दर्शनेन पश्यति, जानाति ज्ञानेन द्रव्यपर्यायान् । सम्यक्त्वगुण विशुद्धः भावः अर्हतः ज्ञातव्यः ॥

## ( 86 )

अर्थ — सर्वक्र अर्हन्तदेवका भाव (स्वरूप) पेसा है कि सम्य-क्स्वरूप दर्शन (सामान्यावलोकन) कर स्वपर को देखें हैं और शानकर समस्त द्रञ्य और उनकी पर्यायों को जाने हैं तथा क्षायिक सम्यक्तव गुणकर सहित हैं।

भावार्थ—अनन्तदर्शन अनन्तकान अनन्तसुख और अनन्त वीर्य यह चार गुणधातिया कर्मोंके नाश से अर्हन्त अवस्था में प्रकट होते हैं।

सुण्णहरे तरुहिट्टे उज्जाणे तहमसाणवासे वा ।
गिरिगुह गिरिसिहरेवा भीमवणे अहव वासते वा ॥४२॥
शूत्यमहे तरुमूळे उद्याने तथा श्मशानवासे वा ।
गिरिगुहायां गिरिसिखिरेवा भीमवने अथवा वसतौवा॥

अर्थ — रूत्यमह, बृक्ष की जड़, बाग, श्मशान भूमि, पर्वतों की गुफा, पवर्तों के सिखिर, भयानक बन, अथवा क्सित का (धर्मशाला) में दीक्षित (ब्रतधारी) मुनी निवास करते हैं।

सवसासत्तंतित्थं वच चइदाळत्तयं च बुत्तेहिं। जिणभवणं अहवेज्जे जिणमग्गे जिणवराविंति ॥ ४३ ॥ स्ववशाशक्तं तीत्थं वचश्चैत्यालय त्रयं च। जिनमवनं अथ वेध्यं जिनमार्गे जिनवरा विन्दन्ति ॥

अर्थ — स्वाधीनसुनिकरआशक्त स्थान में अर्थात ऐसे स्थान में जहां सुनि तप करते हैं और निर्वाणक्षेत्र आदि तीर्थ स्थान में शब्दागम परमागम युक्त्यागम यह तीनों ध्यान करने योग्य हैं तथा जिन मन्दिर (कृत्रिम आकृत्रिम लोकत्रय में स्थित जिनालय) भी ध्यान करने योग्य हैं ऐसा जिन शास्त्रों में जिनेन्द्रदेव कहते हैं।

पंचमहन्वयजुत्ता पंचेंदिय संजया निरावेक्ला । सम्झायझाणजुत्ता मुणिवरवसहाणि इच्छांते ॥ ४४ ॥ पञ्चमहाब्रतयुक्ता पञ्चेन्द्रियसंयता निरापेक्षा । साध्यायध्यानयुक्ता मुनिवरवृषभानीच्छन्ति ॥

#### ( 88 )

अर्थ — जो पञ्च महाब्रतधारी, पांचा इंद्रियों को बहा करनेवाले बांछारदित और स्वाध्याय तथा ध्यान में लवलीन रहते हैं वह प्रधान सुनिवर ध्येय पदार्थों को विशेषता कर बांछत हैं।

गिइ गंथ मोइ मुका वावीस परीसहा जियकसाया । पावारंभ विमुका पव्यज्ञा एरिसा भणिया ॥४६॥ अह अन्थ मोह मुक्ता द्वाविंशति परीषहाजिद अक्षाया । पापारम्भ विमुक्ता प्रवाजया ईटशी भाणिता ॥

अर्थ — ग्रह निवास, वाह्य अभ्यन्तर परिग्रह और ममत्व परिणाम से रहित होना, २२ परीषद्दाओं का जीतना, कषाय तथा पापकारी आरम्भ से रहित होना ऐसी प्रवज्या (मुनिदीक्षा) जिन जासन में कही है।

धणधण्ण बच्छदाणं हिरण्णसयणासणाइछत्ताई । कुदाणविरहरहिया पठ्वज्जा एरिसा भणिया ॥४६॥ धन धान्य बस्तदानं हिरण्य शयन।सनादि छत्रादि । कुदान विरहरहिता प्रवज्या ईटशी भणिता ॥

अर्थ — वस्त्र (धांती दुपट्टा आदि) हिरण्य (सिका) शयन (साट पहँग) आसन (कुरसी मृदा आदि) तथा छत्र चमर आदि कुदानों के दान देने से रहित हो।

सत्तिमेर्यसमा पसंसिणिदा अलाई लिइसमा । तणकणए समभावा पवज्जा एरिसा भणिया ॥४७॥ शत्रुभित्र च समा प्रशंसा निन्दायां अलिब लब्बी। तुण कणके समभावा प्रवज्या ईदशी मणिता ॥

अर्थ — जहां शत्रु मित्र में, प्रशंसा निन्दा में, छाभ अछाभ में, तृण कंचन में, समान भाव (रागद्वेष न होना) है ऐसी प्रवज्या जिन शासन में कही है।

जत्तममञ्जिमगेहे दारिहे ईसरे निरावेक्ला । सञ्बद्ध गिहदिपिंडा पञ्चजा परिसा भणिया ॥४८॥

## ( 40 )

उत्तम मध्यमग्रेहे दरिद्वे ईश्वरे निरपेक्षा । सर्वत्र ग्रहीतापिण्डा प्रत्रज्या ईप्टर्श माणिता ।।

अर्थ — उत्तम मकान (राजमहल) मध्यम मकान (साधारण घर) दिरद्र पुरुष, धनी पुरुष इन में विशेष अपेक्षा रिहत अर्धात् यह उत्तम मकान है इसमें भोजन अच्छा मिलेगा यह साधारण घर है वहां भोजन करने से हमारी मगन्यता बढेगी यह निर्धन है यहां न जावें यह राज्य है यहां जावें इत्यादि विशेष अपेक्षाओं से रिहत हो (किंतु) सर्वत्र सुयोग्य सदद्मस्थों के घरों में आहार प्रहण किया जावे ऐसी प्रवत्या जिन शासन में कही है।

णिग्गंथा णिसंगा णिम्माणासा अराय णिहोसा । गिम्मम णिरहंकारा पव्यज्जा एरिसा भाणिया।।४९॥ निर्म्रन्था निस्मुक्का निर्मानाशा अरामा निर्देश। । निर्ममा निरहंकारा प्रवज्या ईटकी भाणिता।।

अर्थ — परियह रहित, स्त्री पुत्रादिककों के संग से रहित, मान कषाय तथा आशा (चाह) से रहित, राग रहित दोषरहित, ममकार अहंकार रहित ऐसी प्रवज्या गणधर देवों ने कही है।

णिण्णेहा णिक्कोहा, णिम्मोहा गिन्वियारणिकक्कसा । णिन्भय निरासभावा पन्वज्जा एरिसा भणिया ॥५०॥ निस्नेहा निक्कोपा निर्मोहा निर्विकारानिःकलुषा । निर्भया निराद्यभावा प्रवज्या ईटरी भणिता॥

अर्थ — जहां पर स्नेह, (राग) लोभ, मोह, विकार, कलुषता, भय और आशा परिणाम नहीं है ऐसी जिन शासन में प्रवत्या (दीक्षा) कही है।

जह जाय रुप सरिसा अवळंविय भ्रुअ निराउहा संता।
परिकय निलय निवासा पव्वज्जा परिसा भणिया ॥५१॥
यथा जात रूप सदद्या अवलन्त्रित भुजा निरायुधा शान्ता।
परकृत निलय निवासा प्रवज्या ईदशी भणिता॥

### *(( ५*११ )

अर्थ--तत्काल के जन्मे हुवे बालक के समान निर्विकार चेष्टा कायोत्सर्ग वा पद्मासन ध्यान, किसी प्रकार के द्दियार का न दोना द्यान्तिता, और दूसरों की बनाई हुई वासितका (धर्म द्याला आदिक) में निवास करना, ऐसी प्रवज्या कही है।

जनसम खम दम जुता, सरीर सकार विजया रुखना । मयराय दोस रहिया पन्वजा एरिसा भणिया ॥५२॥

उपश्चम क्षमादम युक्ता शरीर सत्कार वर्जिता रुक्षा । मद राग द्वेष राहेता प्रवज्या ईटशी भणिता ()

अर्थ — जो उपसम, क्षमा, दम अर्थात इन्द्रियों को जीतना इन कर युक्त द्वारीर के संस्कारों अर्थात स्मानादि से रहित, इक्ष अर्थात तैलादिक के न लगाने. से द्वारीर में इखापन, मद, राग द्वेष बाह्येना ऐसी प्रवज्या जिनेन्द्र देव ने कही है।

वियरीय मृद भावा पणह कम्मद्व णह मिछता । सम्मत्त गुण विसुद्धा पत्वज्जा एरिसा भणिया ॥५३॥

विषरीतः मृदः भावा प्राणकः कमीष्टा नष्टः मिथ्यात्वा । सम्यक्तव गुणः विशुद्धा प्रवज्या ईडशी भणिता ।।

अर्थ — मृढ (अज्ञान ) भाव न होना जिससे आठाँ कर्म नष्ट होते हैं, । मिध्यान्व का न होना जो सम्यक्त्व गुण से विशुद्ध है ऐसी प्रवज्या अर्हन्त भगवान ने कहीं है ।

जिणमग्ने पन्वज्जा छहसंभणये सुभणियणिश्वंथा । भावति भन्व पुरुसा कम्भवस्वय कारणे भणिया ॥५४॥

जिनमार्गे प्रवेज्या षट् सहनेनेषु भणिता निर्प्रन्था । मानयन्ति भन्य पुरुषा कर्म क्षय कारणे भणिता ।।

अर्थ — वह निर्मन्थ प्रवज्या जैन शास्त्र विशेख हो सहननों में कही है जिसको मन्य पुरुष ही धारण करते हैं जोकि कर्मों के क्षय करने में निमित्त भूत कही है।

# ( 42 )

भावार्थ — बज्जर्षभ नाराच, बज्जनाराच, नाराच, अर्धनाराच, कीलिक, अप्राप्तासृपाटिक इनमें से किसी एक संहनन वाले भव्यजीवीं के जिनदीक्षा होती है। इससे हे भव्यो इस पञ्चम काल में इसको कर्म क्षय का कारण जान अङ्गीकार करो।

तिल तुसं मत्त णिमित्तं समवाहिर गंथ संगहो णिट्छ। पावज हवइ एसा जह भणिया सन्व दरसीहिं ॥५५॥ तिल्तुषमात्र निमित्त समं वाह्य प्रन्थ संग्रहो नास्ति। प्रवास्था मवति एषा यथा भणिता सर्व दिशिभिः॥

अर्थ — जहां तिल के तुष मात्र ( बिलके के बराबर ) भी वाह्य परिम्नह नहीं है ऐसी यथा जात प्रव्रज्या सर्वक्र देवने कही है । उपसम्म परीसह सहा णिङ्जणदेसेहि णिच अच्छेड़ । सिल कट्टे भूषि तले सब्बे आरुहर सब्ब च्छ ॥५६॥ उपसम परीषहसह। निर्जन देश नित्यं तिष्टति । शिलायां काष्टे भूषि तले सर्वे अरोहयति सर्वत्र ॥

अर्थ — उपसर्ग और परीषद्द समभाव से सद्दी जाती हैं निर्जन भूस्य बनादिक शुद्ध स्थानों में निरन्तर निवास करते हैं शिला पर काष्ट्र पर और भूमि तल में सर्वत्र तिष्टे हैं शयन करते हैं, बैठें हैं। सो प्रवज्या है।

पसुमहिलं सदं संगं कुंसालसंगंणकुणइ विकहाओ । सञ्झाण झाणजुत्ता पव्वज्जा एरिसा भणिया ॥५०॥ पशु महिलाषण्ट संगं कुशील संगं न करोति विकथाः। स्वाध्यायध्यानयुक्ता प्रवज्या ईदशी भणिता॥

अर्थ — जहां पशु, स्त्री और नपुंसकों का संग (साथ में रहना) और कुशील (व्यभिचारियों के साथ रहने वाले) जनों का संग नहीं करते हैं तथा विकथा (राजकथा स्त्री कथा भोजन कथा चौर कथा) नहीं करते हैं, किंतु स्वाध्याय और ध्यान में लगे हैं ऐसी प्रक्रया जिनागम में कही है।

# ( 43 )

तव वय गुणेहि सुद्धा संजमसम्मत्तगुण विसुद्धाय । सुद्धगुणिह सुद्धा पव्यज्जा एरिसा भणिया ॥५८॥ तपावत गुणैः शुद्धा संयम सम्यवत्वगुण विशुद्धा च । शुद्धगुणैः शुद्धो प्रवज्या इंटशी भाणिता ॥

अर्थ — जो १२ तप ५ वत और ८४००००० उत्तर गुणों कर छुद्ध हो, संयम (इन्द्रिय संयम प्राणसंयम) और सम्यग्दर्शन कर विद्युद्ध हो तथा प्रवज्या के जो गुण और कहे थे तिन कर सहित हो ऐसी प्रवज्या जिन शासन में कही है।

प्वं आयत्तगुण पज्जता वहुविसुद्ध सम्भत्ते ।

णिगंगेथे जिणमग्गे संखे वेण जहा खादं ॥५९॥

एवम् आत्मतत्वगुण-पर्याप्ता वहु विशुद्ध सम्यक्त्वे ।

निभ्नेथे जिनभागे संक्षेपेण यथास्यातम् ॥

अर्थ — अत्यन्त निर्मल है सम्यग्दर्शन जिसमें जिन मार्ग में ऐसी निर्मन्थ अवस्था जो आत्म तत्व की भावना में पूर्ण हो ऐसी प्रक्रज्या है तिसकों में ने संक्षेप से वर्णन किया है।

रूपत्थं सुद्धच्छं जिममो जिणवरेहिं जह भणियं। भव्यजण वोहणत्थं छकाय हियंकरं उत्तं ॥६ ॥ रूपस्थं शुद्धार्थं जिनमार्गे जिनवरै यथा मणितम् । भव्य जन वोधनार्थं षदकाय हितकरम् उक्तम् ॥

अर्थ — ग्रुद्ध है अर्थ जिसमें ऐसे निर्मन्थ स्वरुप के आच-रणों का वर्णन जैसा जिनेन्द्र देवने जिनमार्ग में किया है तैसाही षटकायिक जीवों के लिये हितकारी मार्ग निकट भव्य जनों की संबोधन के लिये मैं ने कहा है।

सद वियारो हुओ भासासूत्तेसु जंजिणे कहियं । सो तह कहियं णायं सीसेणय भदवाहुस्स ॥६१॥ शब्द विकारो भूतः भाषा सूतेषू यत् जिनेन कथितम् । तत् तथा कथितं ज्ञातं शिष्येण च भद्रवाहो ॥

# ( 48 )

अर्थ — दाब्दों के विकार से उत्पक्ष हुवे (अक्षर रूप परणय) में ऐसे अर्धमागधी भाषा के सूत्रों में जो जिनेन्द्र देवने कहा है सो तैसाही श्री भद्रबहु के दिख्य श्री विसाखाचार्य आदि दिख्य पर-म्परायने जाना है तथा स्किटाच्यों को कहा है उपदेशा है। वहीं संक्षेष कर इस बन्ध में कहा गया है।

वारस अंगवियाणं चडदस पूर्वंगाविजलविच्छरणं । सुयणाण भदवाहु गमयगुरुभयवज जयड ॥६२॥ द्वादशाङ्क विज्ञानः चतुर्देश पूर्वोङ्क विपुल विस्तरणः । श्रुतज्ञानी भद्रवाहुः गमकगुरुः भगवान् जयतु ॥

अर्थ -- जो द्वादश अङ्गों के पूर्ण झाता हैं और चौदह पूर्वाङ्गों का बहुत है विस्तार जिनके गमक (जैसा सूत्र का अर्थ है तैसाही बाक्यार्थ होवे तिस के झाताः) के गुरु (प्रधान ) और भगवान् ( इन्द्रादिक कर पूज्य ) अन्तिम श्रुतझानी ऐसे श्री भद्रवाहु स्वामी जयवन्त होहु उनका हमारा नमस्कार होवो।

# पांचवीं पाहुड । भाव पाभृतम् । मङ्गला नारणम्

णिमिऊण जिषावरिंदे णरसुर भवाणिंद वंदिए सिद्धें ।। बोच्छामि भाव पाहुड मवसेसे संजदे सिरसा ।। १ ॥ नमस्कृत्वा जिनवरेन्द्रान् नरसुर भवनेन्द्रवन्दितान् सिद्धान् । वक्ष्यामि भावप्राभृतम् अवशेषान् संयतान् शिरसा ।।

अर्थ — नरेन्द्र सुरेन्द्र और भवनेन्द्र (नागेन्द्र) कर वन्दनीय (पूज्य) ऐसे जिनेन्द्रदेव को सिद्ध परमेष्ठी को तथा आचार्य उपाध्याय और साधु परमेष्टी को मस्तक नमाय नमस्कार करिके भाक प्राभृत को कहूंगा (कहता हूं)

#### ( 44 )

भावोहि परमार्छिगं ण दन्वार्छिगं च जाण परमञ्छं। भावो कारणभूदो गुण दोसाणं जिला विति ॥ २ ॥ भावोहि प्रथमारीक्षं न द्वव्यरिक्षं च जानत परमार्थम् । भावःकारणभूतः गुणदोषाणां जिना विदन्ति ॥

अर्थ — जिन दीक्षा का प्रथम चिह्न भाव ही है ट्रव्य लिङ्क को परमार्थ भूत मत जानो क्योंकि गुण और दोषों का कारण भाव (परिणाम) ही है ऐसा जिनेन्द्र देव जाने हैं कहें हैं।

भाव विम्रुद्धणिमित्तं वाहिरगंथस्स कीरए चाओ । विहर चाओ विअलो अन्भन्तर गंथ जुत्तस्स ॥ ३ ॥

मान विशुद्धि निर्मित्तं वाह्यप्रन्थस्य क्रियते त्यागः । नाह्यत्यागो विफल्लः अम्यन्तर प्रन्थ युक्तस्य ॥

अर्थ — आत्मीक भावों की विद्याद्धि (निर्मलता) के लिये वाह्य परिमहों (वस्त्रादिकों) का त्याग किया जाता है, जो अभ्यन्तर परिमह (रागादिभाव) कर सहित है तिसके वाह्य परिमह का त्याग निष्फल है।

भावरिहओ ण सिज्झइ जइवितवंचरइ कोंढि कोंडी ओ । जम्मतराइवहुसो लंवियहच्छों गळिय वच्छो ॥ ४ ॥

भावरहितो न सिद्धान्ति यद्यपि तपश्चरित कोट कोटी। जन्मान्तराणि वहुराः लिन्नितहस्तो गलितवस्तः।।

अर्थ — आत्म स्वरूप की भावना रहित जो कोई पुरुष भुजाओं को लम्बा छोडकर, और वस्त्र त्याग कर अर्थात वाह्य दिगम्बर मेव धारण कर कोटा कोटी जन्मों में भी बहुत प्रकार तपश्चरण करें तो भी सिद्धि को नहीं पाता है। अर्थात भाविलङ्क ही मोक्ष का कारण है।

परिणामिम असुद्धे गंथे सुचेइ बाहरेय जइ। बाहिर गंथचाओ भाव विहूणस्स किं कुणइ॥ ५॥

# ( 48 )

परिणामे अशुद्धे ग्रन्थान मुझति वाह्यान यदि । वाह्यग्रन्थ त्यागः भाव विहीनस्स किं करोति ।।

अर्थ — अन्तरङ्ग परिणामों के मिलन होने पर जो वाह्यपरिमह ( वस्त्रादिकों ) को छोड़े है सो वाह्य परिमह का त्याग उस भावहीन सुनि के वास्ते क्या करे हैं ? अर्थात निष्फल है।

जाणिह भावं पढमं कि ते लिंगेण भावरहियेण । पांथिय शिवपुरि पथं जिण उवहटं पयत्तेण ॥ ६ ॥ जानीहि भावं प्रथमं किं ते लिङ्गेण भावरहितेन । पाथिक शिवपुरीपथः जिनेनो पदिष्टः प्रयत्नेन ॥

अर्थ — हे भव्य ? भाव ( अन्तरक्ष परिणामों की शुद्धता ) को सुख्य (प्रधान) जानो तुम्हारे भावरहित वाह्य लिङ्ककर क्या फल है? (कुछ नहीं है) पथिक अर्थात हे सुसाफिर मोक्ष पुरी का मार्ग जिनेंद्र देवने भाव ही उपदेशा है इस कारण प्रयत्न से इसको महण करो।

भावरहिएण स उरिस अणाइ कालं अणंत संसारे । गृहि उज्झयाओं बहुसो वाहिर णिग्गंथ रुवाइ ॥ ७ ॥ भावरहितेन सत्पुरुष अनादिकालम् अनन्त संसारे । ग्रहीता उज्झिता बहुदाः वाह्यनिर्धन्थरुपाः ॥

अर्थ — हे सत्पुरुष तुमने अनादि काल से इस अनन्त संसार में बहुत बार भावालेक्न विना वाह्य निर्मन्थ रुप को धारण किया और छोडा परन्तु जैसे के तैसे ही संसारी बने रहे।

भीसण णरय गईए तिरयगईए कुदेव मणुगई ए ।
पत्तो सित्ती दुक्खं भावहि जिण भावणा जीव ॥ ८ ॥
भीषण नरकगतौ तिर्थग्गतौ कुदेव मनुष्यगतौ ।
प्राप्तोसि तीब दुःखं भावय जिन भावनां जीव ॥

अर्थ — हे जीव ! तुमने भावना विना भयानक नरक गति में, तियञ्ज गति में, कुदेव और कुमानुष गति में अत्यन्त (तीव्र) दुःखें को पाया है इससे तुम जिन भावना को भानों चिन्तवो।

### ( 40 )

सत्तमु जरेयावासे दारुजभीसाइ असहजीयाए । भुत्ताई मुद्दरकार्ल दुक्लाई जिरंतर हि सहियाई ॥ ९ ॥ सप्तसुनारकवासे दारुज मीप्मिण असहनीयानि ॥ भुक्तानि मुचिरकालं दुःलानि निरन्तरं सहितानि ॥

अर्थ — हे जीव तुमने सातों नरक भूमियों के आवास (बिल) में तीव भयानक असहनीय ऐसे दुःखों को बहुत काल तक निरन्तर भोगे और सहे।

स्वणणुत्तावण वालण वेयण विच्छेयणाणि रोहं च।
पत्तोसिभावरहिओ तिरयगइए चिरं कालं ॥१०॥
स्वननोत्तापन ज्वालन व्यजन विच्छेदन निरोधनं च।
प्राप्तोसि भावरहितः तिर्यगातौ चिरकालम् ॥

अर्थ — ह आत्मन् ? भावना विना तियंच गति में बहुत काल अनेक दुःखं पाये हैं, जब पृथिवी कायिक भया तब कुदाल फावडां आदि से खोदने से, जब जल कायिक हुवा तब तपाने से, जब अभि कायिक हुवा तब हिलाने फटकने से, जब बनस्पति हुवा तब काटने छेदने रांघने से, और जब विकलक्ष्य हुवा तब रोकने ( बांघने ) से महादुःख पाये।

आगंतुक पाणसियं सहजं सरीरयं च चतार । दुवलाइं पणुयजम्मे पत्तोसि अणंतयं काळं ॥??॥ आगन्तुकं मानर्साकं सहजं शारीरकं च चत्वारि । दुःखानि मनुजजनमानि प्राप्तोसि अनन्तकं काळम् ॥

अर्थ — हे जीव ? तुमको इस मनुष्य जन्म में आगन्तुक आदि अनेक दुःख अनन्त काल पर्यन्त प्राप्त हुवे हैं।

भावार्थ — जो अकस्मात बज्जपात (विजली) आदि के पड़ने से दुःख होय सो आगन्तुक है इच्छित वस्तु के न मिलने पर जो बिन्ता होती है उसको मानसीक दुःख कहते हैं, वात पित्त कफ से

#### ( 46 )

ज्वरादिक ज्याधियों का होना सहज दुःख है, शरीर के छेदने भेदने आदि से जो दुःख हो चनको शारीरक कहते हैं। इत्यादिक अनेक दुःख मतुष्य भव में प्राप्त होते हैं इससे मतुष्य गति भी दुःख से खाली नहीं है।

सुरिणक्रपसु सुरख्डर विश्रोय काले य माणसं तिन्वं। संपत्तोसि महाजस दुःखं सुह भावणारिहश्रो ॥१२॥ सुरिनल्येषु सुराप्सरा विश्रोग काले च मानसं तीनम्। संप्राप्तोसि महायशः दुःखं शुम भावना रहितः॥

अर्थ देवलोक में भी प्रियतम देवता (प्यारीदेवी वा प्यारादेव) के वियोग समय का दुःख और बड़ी ऋद्धि धारी इन्द्रादिक देवताओं की विभूति देख कर आप को हीन मानना ऐसा तींब्र मानसीक दुःख शुभ भावना के बिना पाया।

कंदप्पमाइयाओं पंचाविअसुहादि भावणाईय । भाऊण द्व्विंगी पहीणदेवो दिवे जाउ ॥१३॥ कान्द्र्यों त्यादयः पश्चअपि अशुम भावना च । भाविंदिता द्व्यिङ्की प्रहीणदेवः दिविजातः ॥

अर्थ—हे भव्य ? त् द्रव्यिलङ्की सुनि होकर कन्दर्गी आदि पांच अञ्चभ भावनाओं को भाय कर स्वर्ग में नीच देव हुवा। पासच्छ भावणाओं अणाय काळं अणय बारायों। भाऊण दुईयत्तों कुभावणा भाववीएहिं।।१४॥ पार्श्वस्थभावना अनादिकालम् अनेकवारात्। भावयित्वा दुःखं प्राप्तः कुभावना भाववीत्रैः॥

अर्थ — पार्श्वस्थ आदिक भावनाओं को भाय कर अनादि काल से कुभावनाओं के परिवामरुपी वीजों से अनेक बार बहुत दुःख पांगे।

भावार्थ-जो वसतिका बनाय आजीविका करै और अपने को मुनि प्रसिद्ध करे सो पार्श्वस्थ मुनि है, जो कवायवान होकर

#### ( ५९ )

वर्तों से ब्रष्ट होय संघ का अविकय करे वह कुशील है, ज्यांतिष मन्त्र तन्त्र से आजीविका करे राजादिक का सेवक होवे वह संसक्त है, जिन आबा से प्रतिकृत चारित्र अष्ट आलसी को अवसन्न कहते हैं, गुरु कुल को छोड़ अकेला स्वछन्द फिरता हुवा जिन बचन को दूषित बतानेवाला मृगचारी है, इसी को स्वछन्द भी कहते हैं॥ यह पांचीं अमणाभास (सुनिसमान बात होते हैं पर सुनि नहीं) जिनधर्म बाह्य हैं।

देवाण गुण बिहुई रिद्धिमाइप्य बहुविहं दहुं। हो जण हीणदेवो एत्तो बहुमाणसं दुःखं॥१५॥ देवानां गुण बिभूति ऋदि महात्म्यं बहुविधं दृष्ट्य । मृत्वा हीनदेवो प्राप्त बहुमानसं दुःखम् ॥

अर्थ — हे जीव जब त् हीन ऋदि देव मया तब त्ने अन्य महर्धिक देवों के गुण (अणिमादिक) विभूति (क्की शादिक) और ऋदि के महत्व को बहुत प्रकार देख कर अनेक प्रकार के मानसीक दुःखों को पाया।

चडिवह विकहासक्तो मयमक्तो असुह भाव पयडच्छो । होऊण कुदेवत्तं पत्ते।सि अणेय वाराओ ॥१६॥ चतुर्विभविकथासक्तः मदमक्तः अशुमभावप्रकटार्थः । मृत्वा कुदेवत्वं प्राप्तोसि अनेकवारान् ॥

अर्थ — हे आत्मन् ? तुम ( द्रव्यलिङ्गामुनि होंय ) चार प्रकार की विकथा ( अहार, खी, राज, चोर, ) आठ मदों कर गर्वित तथा अञ्चम परिणामों को प्रकट करने वाले होकर अनेक वार कुहेव ( भवनवासी आदि हीन देव ) हुवे हो।

अमुई बोहत्थे हिय कलिमछ वहुला हि गन्भ वसहीहिं। वसिओसिचिरं कार्छ अणेय जण्णीहिं मुणिपवर ॥१७॥४

अशुचिषु वीमत्सामु कलिमलवहुलामु गर्भवसतिषु । उपितोसि चिरकालं अनेका जनन्यः हि मुनिप्रवर ॥

#### (( % )

अर्थे — भो सुनिप्रवर (सुनिप्रधान) आप अपवित्र, धिणावणी पाप के समान अप्रिय, अत्यन्त मळीन ऐसी अनेक माताओं के गर्भ में बहुत काल रहे हो ।

> पीओसि यणछीरं अणंत जम्मंतराय जणणीणं । अण्णण्णाण महाजस सायर सिळळाडु अहियतरं ॥१८॥ पीतोसि स्तनक्षीरं अनन्तजन्मान्तरेषु जननीनाम् । अन्यान्यासाम् महायशः सागरसिळळातु अधिकतरम् ॥

अर्थ — हे यशस्वी मुनिवर आपने अनन्त जन्मों में न्यारी न्यारी मताओं के स्तनोंका दुग्ध इतना पीया जी सिंह एकत्र किया जाय तो समुद्र के पानी से बहुत अधिक होजावे।

तुह मरणे दुक्तेण अण्णणाणं अणेय जणणीणं । कृष्णाण णयणणीरं सायर सिळळादु अहियतरं ॥१९॥ तव मरणे दुःखेन अन्यान्यासाम् अनेक जननीनाम् । कृदितानां नयन नीरं सागर सिळ्ळातु ( त् )अधिकतरम् ॥

े अर्थ — तेरे मरने के दुःख में अनेक जन्म की ज्यारी ज्यारी माताओं के रोने से जो आंखों का पानी गया यदि वह इकट्टा किया जावे तो समुद्ध के जल से अधिक होजावें—

भवसायरे अणंते छिण्णुज्झिय केसणहरणाळित्य ।
पुंजइ जइ कोवि जिय हवदि य गिरिसमाधियारासी।।२०।।
भवसागरे अनन्ते छिलानि उज्झितानि केशनखनाळास्थीति ।
पुञ्जयित यदि कश्चित् एव भवति च गिरिसमधिका राशिः ॥
अर्थ—इस अनन्त संसार समुद्रं में तुमारे शरीरों के केश
नख नाळ अस्थि (हड्डी) इतने कटे तथा छूटे जो प्रत्येक का पुञ्ज
(देर) किया जाय तो सुमेर पर्वत से भी अधिक ऊंचे देर हो जावं।

जल थल सिंह पर्वणंवर गिरिसरिदरि तरुवणाइ सञ्बचो । वसिओसि चिरं कालं तिहुवण मज्झे अणप्पवसो ॥२२॥

## ( 88 )

ज्ल स्थलशिलिपवनांवर गिरिसरिहरी तरु बनेषु सर्वत्र । उषितोसि चिरं कालं त्रिभुवनमध्ये अनात्मवदाः ॥

अर्थ — तम ने शुद्धात्म भावना बिना इस तीन लोक में सर्वत्र अर्थात जल में थल में अग्नि में पवन में आकाश में तथा पर्वती पर नदियों में पर्वतों की ग्रफाओं में बक्षों में और बनों में बहुत काल निवास किया है।

गसियाइ प्रगलाइं भवणोदर वित्तियाइ सच्वाइं । पत्तोसि ण तत्ति पुण रुत्तं ताई भुजंतो ॥२२॥ प्रसिता पद्रछा भुवनोदर वर्तिनः सर्वे । प्राप्तोसि न तृप्तिः पुनरुक्तं तान् भुजन् ॥

अर्थ--तीन लोक में जितने पुदल हैं वह सर्व ही तुमने बहुण किये मक्षण किये, तथा तिनको भी पुन पुनः भोगे परन्तु तृप्त न हुने।

तिहण साछिछं सयछं पीयं तिराहाए पीडिएण तमे । तोविण तिणहा छेओ, जायत चिंतह भवमहणं ॥२३॥ त्रिभवनसिछ्छं सक्छ पीतं तृष्णाया पीडितेन त्वया । तद्पि न तृष्णा छेदः जातः चिन्तय भवमथनम् ॥

अर्थ-इस संसार में तृष्णा (प्यास ) कर पीडित हुवे तुमने तीन जगत का समस्त जल पीया तौ भी तृष्णा का नादा न हवा अब तुम संसार का मधन करने वाले सम्यग्दर्शनादिक का विचार करो।

गहि उक्षियाई मुणिवर कलवराई तुमे अणेयाई। ताणं णाच्छिपमाणं अणन्त भव सायरे घीर ॥ २४ ॥ गृहीतो। ज्ञितानि मुनिवर कलेवराणि त्वया अनेकानि । े तेवां नास्ति प्रभाणम् अनन्त भवसागरे धीर १॥ अर्थ - भो धीर ? भो मुनिवर ? इस अनन्त संसार सागर में अनन्ते द्वारीरे बहे और छोड़े तिनकी कुछ गणती नहीं।

## ( ६२ )

विसवेयण रक्खय भयसच्छगहण सङ्कलेसाणं ।
आहारुस्तासाणं णिरोहणा खिज्जए आऊ ॥ २५ ॥
हिम जलण सलिल गुरुयर पव्वय तरुरूहाणपटणभङ्गेहिं ।
रसविज्जजोयधारण अणय पसङ्गेहि विवहेहिं ॥ २६ ॥
इय तिरिय मणुय जम्मे सुहरं उवजिजऊण बहुवारं ।
अवभिच्चुमहादुक्खं तिच्चं पतोसि तं मित्त ॥ २७ ॥

विषवेदना रक्तक्षय भयशस्त्रप्रहण संक्षेत्रानाम् । आहारोच्छासानां निरोधनात् क्षीयते आयुः ॥ हिम ज्वलन सालिल मुरुतरपर्वत तरू रोहणपतन मङ्गेः । रसविद्यायोगधारणानयप्रसंगैः विविधैः ॥ इति तिर्येङ् मनुष्य जन्मनि सुन्विरम् उपप्रवाबहुवारम् । अपमृहत्युमहादःखं तीवं प्राप्नोसि त्वं मित्र ?॥

अर्थ — हे मित्र तिर्यञ्च और मनुष्य गीत में उत्पन्न होकर अनादिकाल से बहुत बार अकालमृत्यु से अति तीव महादुःख पाये हैं। आयु की स्थिति पूर्ण विना हुने उसका किसी वाह्य निमित्त से नष्ट हो जाना अकालमृत्यु है, यह मनुष्य और तिर्यञ्चों के ही होती है अकालमृत्यु के निमित्त कारण ये हैं। विष भक्षण, तीव वेदना, रक्तश्य ( रुधिर का नाश ), भय, शब्धात, संक्लेशपरिणाम, आहार का न मिलना, श्वास उच्छास का रुकना तथा वर्फ शीत अनि जल तथा उन्चे पर्वत वा युक्ष पर चढ़ते हुवे गिर पड़ना, श्रिर का मङ्ग होना रस (पारा आदि घानु उपधानु) के भस्म करने की बिद्या का संयोग अर्थात कुश्ता बनाते हुवे किसी प्रकार की भूल हो जाने से और अन्याय अर्थात परधन परस्त्री हरण आदिक के कारण राजा से फांसी पाना इत्यादि अनेक कारण हैं।

#### ( \$3 )

छत्तीसं तिण्णिसया छाबहि सहस्सवार मरणानि । अन्तो स्रहूत्तपन्से पत्तोसि निगोदक्ष वासाम्म ॥ २८ ॥ षट् त्रिंशत्रिशत षट् यष्टि सहस्रवारान् मरणानि । अन्त मुहुर्त्त मध्ये प्रासोसि निकोत वासे ॥

अर्थ — तुमने निकोत अवस्था में अर्थात अलब्ध पर्यातक अवस्था में अन्तर्मुहूर्त्त में ६६३३६ (छासिट हजार तीन से छत्तीस) बार मरण किया है।

वियस्तिन्दिए असीदिं सद्दी चास्तीसमेव जाणेह । पश्चेन्दिय चर्जनीसं खुद्दभवन्तोग्रुहूत्तस्स ॥ २९ ॥ विकलेन्द्रियाणाम् अशीतिः यिष्टः चत्वारिंशदेव जानीत । पञ्चेन्द्रियाणां चतुर्विशतिः सुद्दभवा अन्तर्मृहुर्त्तस्य ॥

अर्थ--अन्तर्भुहूर्त मं विकलत्रय के (द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतु-रिन्द्रिय क्रम से ८० अस्सी ६० साठि और ४० चालीत्रा क्षुद्रभव हैं तथा पञ्चन्द्रिय के २४ चौचीस होते हैं ऐसा जानो। अर्थात अन्तर्भुहूर्त में दो इन्द्री जीव अधिक से अधिक ८० और तेइन्द्रीय ६० चौइन्द्रिय ४० और पञ्चेन्द्रिय जीव २४ जन्म धारण कर सक्ता है—

<sup>•</sup> प्राकृत में जो निगोद शब्द है उसकी संस्कृत प्रकृति निकात है निगोद नहीं है । निगोद तो एकेन्द्रिय वनस्पतिकाय का भेद प्रभेद है । और निकोत त्रसों की भी पर्याय का वाचक है । तदुकां श्री अमृतवन्द्रसूरिभिः पुरुषांशिद्रस्थुपाये आमास्विप पकास्वपि विपच्यमानासु मांस पेशीषु सातस्येनोत्पादस्त्रज्ञातीनां निकोता- नाम ६० । इहां पर भी "निकेत" शब्द का अर्थ अलब्ध पर्याप्तक है । शुद्र मचों की संख्या इस प्रकार है । सुश्मपृथिवीकायिक १ वादरपृथिवीकायिक २ सृश्म जलकायिक ३ वादरजलकायिक ४ सृश्म जलकायिक ५ वादरतेजकायिक ६ सृश्म बायुकायिक ७ वादरवायुकायिक ८ सृश्म सायुकायिक ७ वादरवायुकायिक ८ सृश्म सायुकायिक ७ वादरवायुकायिक ८ सृश्म सायुकायिक ७ वादरवायुकायिक ८ सृश्म कायुकायिक ७ वादरवायुकायिक ८ सृश्म कायुकायिक ७ वादरवायुकायिक ६ स्वर्थ के ६०१२ सरण है धवीमिककर एकेन्द्रिय के (६०१२ ४ १) = १ ६६१३ हो । द्विन्द्राय के ८० त्रीन्द्रिय के ६० चतुरिन्द्रिय के ४० और पर्वनिद्रय के २४ । सर्व मिलकर (६६१३२ + ८० + ६० + ४० + २४ = ) ६६३३६ छासठि हजार तीन से छत्तीस हुवे ।

#### ુ( દ્વષ્ઠ )

रयणतेसु अलद्धे एवं भिमशोसि दीइसंसारे । इयजिणवरेहि भणिये तं रयणत्तयं समायरह ॥ ३० ॥

रत्नत्रये स्वलब्धे एवं अभितोसि दीर्घसंसारे। इति जिनवरैमाणितं तत् रत्नत्रयं समाचर ॥

अर्थ--तुमने रत्नत्रय (सम्यग्दर्शन सम्यग्हान सम्यक्चारित्र) के न मिलने पर इस अनन्त संसार में उपर्युक्त प्रकार भूमण किया है ऐसा श्री अर्हन्तदेव ने कहा है इस से रत्नत्रय को धारण करो।

अप्पा अप्प स्मिर ओ सम्माइटी हवेफुट जीवो । जाणइ तं सराणाणं चरदिह चरित्त मगुत्ति ॥ ३१ ॥

आत्मा आत्मिनिरतः सम्यग्दष्टि भवति स्फुटं जीवः । जानाति तत् संज्ञानं चरतीह चारित्रं भागे इति ॥

अर्थ--रत्नत्रय का वर्णन दो प्रकार है, निश्चय और व्यवहार निश्चय यहां निश्चयनयकर कहते हैं। जो आतमा आतमा में लीन हो अर्थात वर्थाथ स्वरूप का अनुभव करे तद्भूप होकर श्रद्धान करे सो सम्यग-हृष्टि है। आत्मा को जाने सो सम्यग्नान है। आत्मा में लीन होकर जो आवरण करे रागद्वेष से निवृत्त होवें सो सम्यक्वारित्र है। इस निश्चय रत्नत्रय का साधन व्यवहार रत्नत्रय है। सच्चे देव गुरु और शास्त्र का श्रद्धान करना व्यवहार सम्यग्दर्शन है, जीवादिक सप्त तत्वों का जानना व्यवहार सम्यग्द्यान है तथा पाप कियाओं से विरक्त होना सम्यक्वारित्र है।

अण्णे कुमरण मरणं अणेय जम्मं तराइ मरिओसि । भावय सुमरण मरणं जरमरण विणासणं जीव ॥ ३२॥ अन्यस्मिन् कुमरण मरणम् अनेक जन्मान्तरेषु मृतोसि । भावय सुमरण मरणं जन्ममरण निशानं जीव ?॥

अर्थ — हे जीव? तुम अनेक जन्मों में कुमरण मरण से मरे हो. अब तुम जन्म मरण के नाइ। करने वाले सुमरण मरण को भावो ।

## ( 84 )

सो णिट्य द्व्यसवणे परमाणु पमाणे मेतओ णिळओ । जत्य ण जाओण मओ तियळोय पमाणि ओ सव्वो ॥३३॥

स नास्ति द्रव्य श्रमण परमाळु प्रमाणमात्रो निळयः । यत्र न जातः न मृतः त्रिलोकप्रमाणः सर्वः ॥

अर्थ—इस त्रिलोक प्रमाण समस्त लोकाकाश में ऐसा कोई परमाणु प्रमाण (प्रदेश) मात्र भी स्थान नहीं हैं जहां पर द्रव्यलिङ्क धारण कर जन्म और मरण न किया हो।

कालमणंतं जीवो जम्म जरामरण पीढिओ दुक्लं । जिणार्छगेण विपत्तो परंपरा भावरहिएण ॥३४॥

कालमनन्त जीवः जन्म जरामरण पीडितः दुःखम् । जिनलिक्षेत्रेन अपि प्राप्तः परम्परा भावरहितेन ।।

अर्थ — श्री वर्धमान सर्वद्य देव से छेकर केवली श्रुत केवली स्पोर दिगम्बराचार्य की परम्परा द्वारा उपदेश किया हुवा जो यथार्थ जिनधर्म उससे रहित होकर वाह्य दिगम्बर लिङ्ग धारण करके भी अनन्त काल अनेक दुःखों को पाया और जन्म जरा मरण पीडित हुवा। अर्थात् संसार में ही रहा और मुक्ति की प्राप्ति न हवी।

पिडदेससमय पुग्गल आउम परिणाम णाम कालुदं ।
गिंद उजिझयां वहुमो अणंत भव सायरे जीवो ॥३५॥
प्रितिदेश समय पुद्रल-आयुः परिणाम नाम काल्स्थम् ।
प्रहीतोज्झितानि वहुशः अनन्त भव सागरे जीवः ॥

अर्थ—इस जीव ने इस अनन्त संसार समुद्र में इतने पुद्रस्त परमाणुओं को ग्रहण किया और छोड़ा जितने लोकाकाश के प्रदेश हैं और एक एक प्रदेशों में शरीर को ग्रहण किया और छोड़ा, तथा प्रत्येक समय में प्रति परमाणु तथा प्रत्येक आयु और सर्व परिणाम (क्रोधमान माया लोभ मोह रागद्वेषादिकों के जितने अविभागी प्रतिच्छेद होते हैं उतने ) समस्त ही नाम (नार्म कर्म जितना होता है उतना) और उत्सर्पिणी अवसर्पिणी में स्थित पुद्रस्त परमाणुमहें और छोड़े।

#### ( \$\$ )

तेयाला तिण्णसया रज्जुणं लोय खेत्त परिपाणं।

सृत्त्णह पएसा जच्छ ण डरुडुल्लिओ जीवो ॥३६॥

विवत्वारिंशान्त्रिशत रज्जूनां लोक क्षेत्र प्रमाणं।

मृत्त्काऽण्टौ प्रदेशान् यत्र न भ्रमितः जीवः॥

अर्थ —तीन से तेतालीसराजु घनाकार लोकाकाश का प्रमाण
है जिस के मध्यवत्ती आठ प्रदेशों को छोड़ कर अन्य सर्व प्रदेशों में
यह जीव भ्रमा है अर्थात् जन्म और मरण किये हैं।

पकेकंगुलवाही खण्णवादि हुंति जाण मणुयाणं ।
अवसेसेय सरीरे रोया भणि केत्रिया भणिया ।।३।।।
एकैकाङ्गुली व्याधयः पण्णवितः भवन्ति जानीहि मनुष्यानाम्।
अवशेषे च शरीरे रोगा भण कियन्तो भणिताः ॥

अर्थ—मनुष्य के शरीर विषे एक अङ्गुल स्थान में छयानवे ९६ रोग होते हैं तो किहये समस्त शरीर में कितने रोग हैं?जब एक अङ्गुल में ९६ रोग हैं तो समस्त मनुष्य शरीर में कितने ऐसा बैरासिक करे और फिर समस्त शरीरकी लम्बाई चौड़ाई उंचाई नाप कर पोल ( शून्यस्थानों ) को घटाय धनफल निकाले उसको ९६ से गुणा कर जो संख्या आवे तितने रोग इस मनुष्य शरीर में हैं।

ते रोया वियसयला सहिया ते परवसेण पुन्वभवे ।

एवं सहिस महाजस किंवा वहुएहिं ल्लविएहिं ।।३८।।

ेते रोगा अपिच सकला सोढा त्वया परवशेन पूर्वभवे ।

एवं सहसे महाशयः किंवा वहुभिः लिपतेः ।।

अर्थ-- वे पूर्वोक्त सर्वही रोग पूर्व भवों में कर्मों के आधीन होकर तुमने सहे अव अनुभव (विचार) करो बहुत कहने कर क्या?

पित्तंत मृत्त फेफस कालिज्जय रुहिर खरिस किमिजाछे।
उपरे विसित्रोसि चिरं णवदश मासेहिं पत्तेहिं॥३९॥
िपत्तान्त्रमूत्र फेफस कालिज रुधिर खरिस क्रमिजाछे।
उदरे विसितोसि चिरं नवदश मासै पूर्णैः॥

### ( 29 )

अर्थ — तुमने ऐसे उदर में पूरे नो २ दश २ महीने अनन्तवार निवास किया। जिस में पित्त आंतड़ी मूत्र फेफस ( जो रुधिर बिना मेदा के फूल जाता है) कालिज (रुधिर विकृति) खरिस ( खेष्मा) और क्रमि (लट सहशजन्तु) समूह विद्यमान हैं।

दिय संगद्विय मसणं आहारियमाय भ्रुत्तमण्णंते । छद्दिखरसाण मञ्झे जठरे वसिओसि जणणीए ॥४०॥ द्विज शृङ्कस्थित मशन माहृत्य मातृभुक्तमन्नन्ते । छदिखरसयोर्मध्ये जठरे उषितोसि जनन्याः ॥

अर्थ — तुमने माता के गर्भ में छिद्दें (माता कर खाया हुआ चूठा अन्न ) और खरिस (अपक और मल रुधिर से मिली हुई धस्तु) के मध्य निवास किया जहां पर माता कर खाये हुवे अन्न को जो कि उसके दांतों के अन्न भागों से चवाया गया है खाया।

भावार्थ---जो अन्न माता ने अपने दांतों से चबायकर निगला हुवा है उस उच्छिष्ट को खाकर गर्भादाय में मल और इधिर में लिपटे हुवे संकृचित होकर वसे हो।

सिम्र कालेय अयाणे अमुई मज्झिम्मलेलिओसि तुमं । अमुई असिया बहुशो मुणिवर बालक्तपत्तेण ॥ ४१ ॥ शिद्भाकाले च अज्ञाने अशुन्निमध्ये लुवितोसि त्वम् । अशुन्तिः अशिता बहुशः मुनिवर बालस्व प्राप्तेन ॥

भर्थ-भो सुनिवर अज्ञानमयी वाल्य अवस्थामं तुम अपविश्व स्थानों में लोटे। और बालपने में बहुत बार अनेक भवों में अशुचि विष्टा आदि खा चुके हो।

संसिद्ध सुक सोणिय पित्तं तसवत्त कुणिम दुग्गन्धं । खरिस वस पूर खिबिम स भरियं चिन्तेहि देह उडं ॥४२॥ मांसास्थिशुक्तश्रोणित पित्तान्त्र श्रवत् कुणिम दुर्गन्धम् । खरिस वशाप्ति किल्विष भरितं चिन्तय देहुकुटम् ॥ अर्थ--मो यतीश्वर १ इस देह कुटी के स्वरूप को विचारों,

#### ( \$2 )

इस में मांस, इड्डि, ग्रुक, रुधिर, पित्त, आंते जिनमें झरती हुवी अत्यन्त दुर्गन्धि है तथा अपक्रमल मेदा पूति (पीव) और अपवित्र (सड़ा हुवा) मल भरा हुवा है।

भाव विम्रुत्तो मुत्तो णय मुत्तो वन्धवाइमित्तेण । इय भाविऊण उठ्भ सु गन्धं अठ्भं तरं धीर ॥ ४३ ॥ भाविषमुक्तो मुक्तः नच मुक्तः बान्धवादिमात्रेण । इति भावियत्वा उज्झय गन्धमम्यन्तरं घीर १॥

अर्थ — जो भाव (अन्तरङ्गपरित्रह) से छूट गया है वहीं मुक्त है। कुटम्बी जनों से छूट जाने मात्र से मुक्त नहीं कहते हैं ऐसा विचार कर हे धीर अन्तरङ्ग वासना को (ममत्व को) त्याग।

देहादि चत्तसङ्गो माणकसायेण कल्लासिओ धीरो । अत्तावणेण जादो वाहुवली कित्तियं कालं ॥ ४४ ॥ देहादि त्यक्त सङ्गः मानकषायेन कल्लाषता धीरः । आतापनेन जातः वाहुवालः कियन्तं कालम् ॥

अर्थ — देह भादि समस्त परिमहों से त्याग दिया है ममत्व परिणाम जिसने ऐसा धीर वीर वाहुवली संज्वलन मान कषायकर कल्जुषित होता हुवा आतापन योग से कितनेही काल न्यतीत करता भया परन्तु सिद्धि को न प्राप्त भया। जब कषाय की कल्जुषता दूर हुई तब सिद्धि प्राप्त हुई।

भावर्थ — श्री ऋषभदेव स्वामी के पुत्र वाहुविल ने अपने भाई भरत चक्री के साथ युद्ध किये। नेत्रयुद्ध जलयुद्ध और मलयुद्ध मं बाहुबिल से पराजित होकर भरत ने भाई के मारने को सुद्र्यनचक चलाया परन्तु वाहुवली चरमदारीरी एकगोत्री थे इससे चक्र उनकी प्रदक्षिणा देकर भरतेश्वर के इस्त में आगया। वाहुविल ने उसी समय संसार देह और भोगों का स्वरूप जानकर द्वाद्यानुप्रेक्षाओं का चिन्तवन किया और यह पश्चाताप भी कि मेरे निमित्त से बड़े भाई का तिरस्कार हुवा। पश्चात जिनदीक्षा लेकर एक वर्ष का कायोत्स्वीधारणकर एकान्त बन में ध्यानस्थ हुवे जिनके द्वारीर पर बेलें लिपट गई सपों ने घर बना लिया। परन्तु में भरतेश्वर की भूमि

## ( ६९, )

पर तिष्टा हूं पेसा संज्वलन मान का अंश बना रहा । जब भरतेश्वर ने एक वर्ष पीछे उनकी स्तुति की तब मान दूर होते ही जगत् प्रकाशक केवल बान प्रकर हुवा और मुक्ति पधारे । इससे आचार्य कहें हैं कि ऐसे २ धीर वीर भी विना भाव शुद्धि के मुक्त नहीं हुवे तो अन्य की क्या कथा इससे भो मुनिवर भाव शुद्धि करो ।

महुपिंगो णाम मुणी देहाहारादि चत्तवावारो । सवणत्तणं ण पत्तो णियाणिमत्तेण भवियणुय ॥ ४५ ॥

मधुपिङ्को नाभ मुनिः देहाहारत्यक्तव्यापारः । श्रमणत्वं न प्राप्तः निदान भात्रेण भव्यनुत ? ॥

अर्थ — भव्य पुरुषों से नमस्कार किये गये हे सुनि शरीर और भोजन का त्याग किया है जिसने ऐसा मधुपिङ्गलनामा सुनि निदान मात्र के निमित्त से अमणपने को (भावसुनिपने को) न प्राप्त हुवा । मधुपिङ्गल की कथा पद्मपुराण हरि वंश पुराण में वर्णित है।

अण्णं च विसद्वमुणि पत्तो दुक्खं णियाण दोसेण । सो णाच्छि वास टाणो जच्छ ण दुरुदुछिओजीवो ॥४६॥ अन्मच विश्वधृतिः प्राप्तः दुःखं निदान दोषेण । तन्नास्ति वासस्थानं यत्र न म्रान्तो जीवः ॥

अर्थ — और भी एक विश्व मा मुनि ने निदान के दोषकर दु:खों को पाया है। हे भव्योत्तम ? ऐसा कोई भी निवास स्थान नहीं है जहां यह जीव श्रमा न हो। विश्व हापसी ने चारण ऋद्धि-धारी मुनि से सम्बोधित होकर जिन दीक्षा ली और अनेक दुद्धर तप किये परन्तु निदान करने से उप्रसेन का पुत्र कंस हुवा और कृष्णनारायण के हाथ से मृत्यु को पाकर नरक गया।

सो णाच्छितं पएसो चउरासीलक्खजोणि वासम्मि । भाव विरञ्जोवि सवणो जच्छ ण दुरुटिछिओ जीवो ॥४७॥ स नास्ति त्वं प्रदेशः चतुरशीति लक्षयोनि वासे । भावविरतोऽपि श्रवण यत्र न भ्रान्तः जीव; ॥

## ( 90 )

अर्थ — संसार में चोरासी लाख ८४००००० योनियों के स्थान में ऐसा कोई प्रदेश नहीं है जहां पर भाव लिङ्क रहित मुनि होकर न भ्रमा होय ? अर्थात सर्व स्थानों में समस्त योनि धारण की हैं।

भावेण होइ लिंगी णहुलिङ्गी होई देव्विमित्तेण ।
तम्हा कुणिज्ञभावं किं कीरइ दव्विलिङ्गेण ।। ४८ ॥
भावेन भवति लिङ्गी न स्फुटं भवति द्रव्यमात्रेण ।
तस्भात् कुर्योः भावं किं कियते द्रव्यलिङ्गेन ।।

अर्थ — भाव लिङ्ग से ही जिन लिङ्गी मुनि होता है, द्रव्यलिङ्ग से ही लिङ्गी नहीं होता इससे भावलिङ्ग को धारण करो द्रव्यलिङ्ग से क्या हो सक्ता है।

दण्डय णयरं सयलं दिश्रो अब्भंतरेण दोसेण।
जिण लिङ्गेण विवाहु पिडिओ सो उरयं णरयं।। ४९॥
दण्डक नगरं सकलं दग्धा अम्यन्तरेण दोषेण।
जिनलिङ्गेनापि वाहुः पातितः स रौरवं नरकम्॥

अर्थ — वाह्यजिनलिङ्गधारी वाहुनामा मुनि ने अभ्यन्तर दोष से (कषायों से) समस्त दण्डक राज्य को और उसके नगर को भस्म किया और आप भी सप्तम नरक के रौरव नरक में नारकी दुवा।

दक्षिण भरतक्षेत्र में कुम्भकारक नगर का स्वामी दण्डक राजा था जिसकी सुब्रता नामा रानी थी और वालक नामा मन्त्री था किसी समय अभिनन्दन आदि ५०० मुनि आये तिनकी बन्दना को समस्त नगर निवासी गए और राजा भी गया । विद्याभिमानी बालक मन्त्री ने खण्डकमुनि के साथ बाद आरम्भ किया। परास्त होकर मन्त्री ने वहरुपिया भाडों से सुब्रता रानी और दिगम्बरमुनि का स्वांग बनवाकर उनको रमते हुवे दिखाये राजा ने कोधित होकर समस्त मुनि घाणी में पेले। व मुनि उस उपसर्ग को सहकर उत्तम गति को प्राप्त भये। पश्चात् एक वाहुनामकमुनि आहार के वास्ते नगर जाते थे तिनको लोको ने रोका और राजा की दुष्टता वर्णन

#### ( 98 )

की, इस बात से कोधित होकर वाहमुनि ने अशुभतैजस से समस्त नगर को, राजा को मन्त्री को और अपने को भी भस्म किया। राजा मन्त्री और आप सप्तम नरक के रौरव नामा बिलमें नारकी हुवा द्रव्यलिङ्ग से वाहुनामामुनि भी कुगति कोही प्राप्त भये । इससे भी मुने भाव लिङ्ग को धारण करो।

अवरोविद्व्य सवणो दंसण वर णाण चरणपभट्टो । दीवायणात्ति णामो अर्णत संसारिओ जाओ ॥५०॥ अपरोपि द्वव्यश्रभण दर्शन वरज्ञान चरण प्रभृष्टः । दीपायन इति नामा अनन्तसंसारिको जातः ॥

अर्थ — वाहमुनि के समान और भी द्रव्य लिङ्गी मुनि हुवे हैं तिन में एक दीपायन नामा द्रव्यिलङ्की सुनि दर्शन झान चारित्र से भ्रष्ट होता हुवा अनन्त संसारी ही रहा । केवल शानी श्रीनेमिनाथ स्वामी से वलभद्र ने प्रश्न किया कि स्वामिन् ? इस समुद्रवर्तिनी द्वारिका की अवस्थिति कब तक है। भगवान ने कहा कि रोहणी का भाई तुमारा मातुल द्वीपायन कुमार द्वादशमें वर्ष में मदिरा पीने बालों से कोधित होकर इस नगर को भस्म करेगा, ऐसा सनकर द्वीपायन जिनदीक्षा लेकर पूर्वदेशों में चलागया, और वहां तप कर द्वादश वर्ष पूर्ण करना प्रारम्भ किया, बलभद्र ने द्वारिका जाय मद्य निषेध की घोषणा दिवाई और मदिरा तथा मदिरा के पात्र मदिरा बनाने की सामित्री सर्व ही नगर बाहर फिंकवादी। वह द्वीपायन १२ वर्ष ज्यतीत हुवे जान और जिनेन्द्र वाक्य अन्यथा होगया ऐसा निश्चय कर द्वारिका आय नगर वाहिर पर्वत के निकट आतापन योगधर तिष्टा, इसी समय शम्भु कुमार आदि अनेक राजकुमार बन क्रीड़ा करते थे तृषातुर होय उन जलाशयों का जल पीया जिन में फेंकी हुई वह मदिरा पुरानी होकर अधिक नशीली होगई थी उसके निमित्त से सर्वही उन्मत होकर इधर उधर भागने लगे, और द्वीपायन को देख कहते भये कि यह द्वारिका को भस्म करने बाला द्वीपायन है इसे मारो निकालो और पत्थर मारने लगे जिन से घायल होकर द्वीपायन भूमि पर गिरा और क्रोधित होकर द्वारिका को भस्म किया।

## ( ७२ )

भाव सवणोयधीरो जुबई यणवेहिओवि सुद्धमई । णामेण सिवकुमारो परीतसंसारिओ जादो ॥५१ भाव श्रमणश्चधीरो युवतिजन वेष्टितो विशुद्धमातिः । नाम्नाशिवकुमारः परीत संसारिको जातः ॥

अर्थ — भाव लिङ्गके धारक धीर वीर अनेक युवति जनोकर चलायमान किये हुवे भी शुद्ध ब्रह्मचारी ऐसे शिवकुमार नामा मुनि अल्प संसारी हो गए। अर्थात् भावलिङ्ग से संसार का नाशकर अनन्त सुख भोक्ता हुवे।

अर्थात् — ब्रह्मस्वर्ग में विद्युन्माली नामा महर्धिक देव हुआ और वहां से चयकर जम्बू स्वामी अन्तिम केवली द्वोय मुक्त हुवे।

अङ्गई दसय दुणिय चड़दस पुन्वाई सयल सुयणाणं । पिंठयोय भन्वसेणोणभावसवणतणं पत्तो ॥ ५२ ॥ अङ्गानि दशच द्वेच चतुर्दश पूर्वाणि सकलश्चतज्ञानम् । पिठतश्च भन्यसेनः न भावश्रवणत्वं प्राप्तः ॥

अर्थ — एक भव्यसेन नामा मुनि ने वारह अङ्क और चौदह पूर्व समस्त श्रुतज्ञान को पढ़ा परन्तु भावक्रप मुनिपने को नहीं प्राप्त हुवा। जैनतत्वों का श्रद्धान बिना अनन्त संसारी ही रहा।

तुसमासंघोसंतो मावविसुद्धो महाणुभावो य । णामेण य शिवझइ केवलिणाणी फुडं जाओ ॥ ५३ ॥ तुषमासं घोषयन् भावविशुद्धो भहानुभावश्च । नाम्ना च शिवभृतिः केवल ज्ञानी स्फुटं नातः ॥

अर्थ — एक शिवभूतिनामा मुनि महान प्रभाव के धारक विशुद्ध भाव वाले "तुष मास" इस पदको धोषते हुवे केवल झानी हुवे। शिवभूति गुरु से जिनदीक्षा को अहणकर महान तप करता था परन्तु अष्ट प्रवचन मात्रा को ही जानता था अधिक अत नहीं जानता था किन्तु आत्मा को शरीर और कर्म पुंज से मिन्न समझता था, उसको शास्त्र कण्ड नहीं होता था, एक दिन गुरु ने आत्मतत्व

## ( 93 )

का वर्णन करते हुवे यह हप्टान्त कहा कि "तुषात्माषो भिक्को यथा" ( जैसे छिलका से उरह भिल्न है तैसे आत्मा भी शरीर से भिल्न है)। शिवभूति इस वाक्य को घोषता हुवा भी भूल गया पर अर्थ को न भूला। एक दिन एकाकी नगर में गए, वह उस वाक्य के विस्म-रण से क्लेशित थे, एक घर पर कोई की उरद की दाल घो रही थी उससे किसी ने पूछा कि क्या कार्य कर रही हो। उस स्त्री ने कहा कि "जल में दूवे हुये उर्द की दाल को छिलकों से अलग कर रही हूं" इस वाक्य को सुनकर और उस किया को देखकर मुनि अन्य स्थानको गए और किसी उत्तम स्थान पर बैठे उसी समय अन्तमुद्दंत में केवल हानी हो गये।

भावेण होइ णग्गो वाहरिलक्किण किं च णग्गेण । कम्पपयडीण णियरं णासइ भावेण द्वेण ॥ ५४ ॥ भावेन भवति नग्नः वहिल्किन किं च मग्नेन । कर्मप्रकृतीनां निकरः नश्यति भावेन क्वयेण ॥

शर्थ — जो भाव सिहत है सोही नग्न है, वाह्यलिङ्ग स्वरूप नग्नता कुछ भी फल नहीं है, किन्तु कर्मप्रकृतिओं का समूह (१४८ कर्म प्रकृति) भावलिङ्ग सिहत द्रव्यलिङ्ग करके नष्ट होता है। ५४।

भावार्थ — बिना द्रव्यलिङ्ग के केवल भावलिङ्गकर भी सिद्धि नहीं होती और भावलिङ्ग बिना द्रव्यलिङ्गकर भी नहीं। इससे द्रव्यचरित्र व्रतादिकों को धारणकर भावों को निर्मल करो ऐसा अभिप्राय "भावेण द्व्वेण" कर श्रीकुन्दुकुन्द स्वामी ने प्रकट दर्शाया है।

णग्गत्तणं अकजं भावराहियं जिणेहि पण्णतं ।

इय णाऊणयणिचं भाविज्ञिहि अप्पयं धीर ॥ ५५ ॥

नग्नत्वम् अकार्य भावराहितं जिनै प्रज्ञप्तम् ।

इति ज्ञात्वा च नित्यं मावयेः आत्मानं धीर ॥

अर्थ —भावरिहत नग्नपना अकार्यकारी है देसे जिनेन्द्र देवों
ने कहा है पेसा जानकर भो धीर पुरुषो ? नित्य आत्मा को भाषो

#### ( ৬৪ )

# अथ भावलिङ्ग स्वरूप वर्णनम्।

देहादि संग रहिभो माणकमाएहि सयलपरिचत्तो । अप्पा अप्पम्मिरओ सभावलिङ्गी इवे साहू ॥ ५६ ॥

देहादि संगरहितः मानकषायैः सकलं परित्यक्तः । आत्मा आत्मनिरतः स भावित्रिङ्गी भवेत् साधुः ॥

अर्थ — जो शरीरादिक २४ प्रकार के परित्रह से रहित हो और मानकषाय से सर्व प्रकार छूटा हुवा हो और जिसका आत्मा आत्मा में ठीन हो सो भावठिङी साधु है।

ममिति परिवज्जामि णिम्पमितिमुविद्वि । आलंवर्णं च मे आदा अवसेसा इवोस्सरे ॥ ५७ ॥ ममत्वं परिवर्जामि निर्मगत्वमुपस्थितः ।

आलम्बनं न मे आत्मा अवशेषाणि ब्युत्मृतामि ॥

अर्थ—में ममत्व (ये मेरे हैं. में इनका हूं) को छोड़ता हूं निर्ममत्व परिणामों में उपस्थित होता हूं। मेरा आश्रय आत्मा ही है आत्म परिणामों से भिन्न रागद्वेष मोहादिक विभाव भावों को छोड़ता हूं।

आदाखु मञ्झणाणे आदा में दंसणे चिरित्ते य । आदापच्चक्खाणे आदा में संवरे जोगे ॥ ५८ ॥ आत्मा खलु मम ज्ञाने आत्मा में दर्शने चिरित्रे च । आत्मा प्रत्याख्याने आत्मा में संवरे योगे ॥

अर्थ — भावलिङ्गी सुनि ऐसी भावना करते हैं कि मेरे ज्ञानहीं में आत्मा है मेरे दर्शन में तथा चारित्र में आत्मा है प्रत्याख्यान में (परपदार्थ परित्याग में ) आत्मा है। संवर में आत्मा है और योग (ध्यान) में आत्मा है।

भावार्थ-शान, दर्शन, चारित्र, प्रत्याख्यान, संवर, ध्यान आदि जितने आत्मीक अनन्त भाव हैं तिन स्वक्रपही में हूं और

## ( ७५ )

येही ज्ञानादिक मेरे स्वरूप हैं। अन्य स्वरूप में नहीं हूं और न अन्यं मेरा स्वरूप है।

एगो में सास्सदोअपा णाणं दंसण स्वत्या । सेसा में वाहिराभावा सन्वे संजोगस्वत्या ॥ ५९ ॥

एको मे शास्वत आत्मा ज्ञानदर्शन छक्षणः । शेषा मे वाह्या भावा सर्वे संयोग छक्षणाः ॥

अर्थ--भावलिङ्गी मुनि विचार करते हैं कि मेरा आत्मा एक है शास्वता है और ज्ञानदर्शन ही उसका लक्षण है। रागद्वेषादिक अन्य समस्तही संयोग लक्षण वाले भाव वाह्य हैं।

भावेह भाव सुद्धं अप्पासुविसुद्ध णिम्पलं चेत्र । छहु चउगइ चइऊणं जइ इच्छह सासयं सुक्खं ॥ ६० ॥

भावयत भावशृद्धं आत्मानं सुविशुद्धं निर्मेखं चैव । छत्रु चतुर्भितं त्यक्तवा यदि इच्छत शास्वतं सुखम् ॥

अर्थ—भो मुनीश्वरो ? जो आप यह बांछा करते हो कि शीन्न ही चारों गतिओं को छोड़कर अविनाशी सुख को प्राप्त करे। तो भाव शुद्ध करके जैसे तैसे कर्ममल रहित निर्मल आत्मा को भावो चिन्तवो ध्यावो।

जो जीवो भावतो जीव सहावं सुभाव संजुत्तो। स्रो जर मरण विणासं कुणइ फुढं छहइ णिव्वाणं ॥६१॥

यो जीवो भावयन् जीवस्वभावं सुभावसंयुक्तः । स जन्म मरण विनाशं करोति स्फटं लभते निर्वानम् ॥

अर्थ — जो भव्य जीव शुद्ध भाव सहित आत्मा के स्वभावों को भावे है वह ही जन्म मरण का विनाश करे है और अवश्य निर्वाण को पावे है।

जीवो जिणपण्णत्तो णाण सहाओय चेयणा सहिओ। स्रो जीवो णायव्वो कम्मक्खय कारण णिभित्रे ॥६२॥

#### ( 30 )

जीवो जिनप्रज्ञप्तः ज्ञानस्वभाश्च वेतना सहितः । स जीवो ज्ञातन्य कर्मक्षय कारणनिमित्तः ॥

अर्थ — जीव ज्ञान स्वभाव वाला चेतना सहित है ऐसा जिनेन्द्र देव ने कहा है, ऐसाई। जीव है ऐसी भावना कर्मों के क्षय करने का कारण है।

जेर्सि जीवसहावो पाञ्चि अभावीय सन्वहा तच्छ । ते होति भिन्न देहा सिद्धा विचगोचर मतीदा ॥ ६३ ॥ येषां जीवस्वमाव नाहित अभावश्च सर्वथा तत्र । ते भवन्ति भिन्नदेहा सिद्धा वचोगोचरातीताः ॥

अर्थ — जिन भव्य जीवों के आत्मा का अस्तित्व है, सर्वथा अभाव स्वरूप नहीं है, ते पुरुषही द्वारीर आदि से भिन्न होते हुवे सिख् होते हैं, वे सिद्धातमा वचन के गोचर नहीं हैं, अर्थात् उनका गुण इसनों से वर्णन नहीं किया जा सक्ता।

अरस मरुव मगन्धं अन्वभं चेयणा गुण मसहं । जाण मिलिङ्गग्गहणं जीव मिणिहिट संहाणं ॥ ६४ ॥ अरसमरुपमगन्धम्-अन्यक्तं चेतनागुण समृद्धम् । जानीहि अलिङ्गप्रहणं जीव मिनिदिष्ट संस्थाना ॥

अर्थ — भो मुने ? तुम आत्मा का स्वक्रप पेसा जानो कि वह रस कप और गन्ध से रहित है, अव्यक्त (इन्द्रियों के सगोचर) है चेतनागुणकर समृद्ध (परिणत) है जिसमें कोई छिंग (क्वीछिंग पुछिंगि नपुंसक छिंग) नहीं है और न कोई जिसका संस्थान (आकार) है।

भाविह पंच पयारं णाणं अण्णाण णासणं सिग्धं। भावण भावय साहिओ दिवसि वसुह भायणो हे। ॥६५॥ भावय पश्चप्रकारं ज्ञानम् अज्ञाननासनं शीत्रम्। भावना भावित सहित: दिवशिवसुखभाजनं भवित ॥ अर्थ—तुम उस पांच प्रकार के क्षान को अर्थात् मित सुत

#### ( 99 )

सवधि मन: पर्यय और केवल ज्ञान को द्यीघ्रद्दी भावो जो कि अज्ञान के नादा करने वाले हैं। जो कोई भावना कर भावित किये हुवे भावों ( परिणामों ) कर सहित है सोई स्वर्ग मोक्ष के सुख का पात्र बनता है।

पढिएणवि किं कीरइ किं वा सुणिएण भावरहिएण।
भावो कारण भूदो सायार णयार भूदाणं।। ६६।।
पाठितेनापि किं कियते किंवा श्रुतेन भावरहितेन।
भावः कारणभूतः सागारा नगार भूतानाम्।।

अर्थ--भाव रहित पढ़ने वा सुनने से क्या होता है ! सागार आवक धर्म और अनगार ( सुनि ) धर्म का कारण भावही है।

दब्बेण सयल णग्गा णारयतिरियाय संघाय । परिणामेण श्रशुद्धा ण भाव सवणत्तणं पत्ता ॥ ६७ ॥ द्रव्येण सकला नग्ना नारकातिर्यञ्चश्च सकलमंबास्य ।

परिणामेण अञ्चाद्धा न भावश्रमणत्वं प्राप्ताः ॥

अर्थ — द्रव्य [ वाह्य ] कर तो समस्त ही प्राणी नग्न [ वस्र रहित ] हैं, नारकीतियैच तथा अन्य नर नारी [ वालक वगैराः ] वस्र रहित ही हैं,परन्तु वे सर्वपरिणामों से अशुद्ध हैं अर्थात् भाविलिगी सुनि नहीं हो गये हैं अर्थात् विना भाव के वस्र रहित होना कार्यकारी नहीं है।

. जग्गो पावइ दुक्खं जग्गो संसारसायरे भमई । जग्गो ण लहइ वोहिं जिण भावण विज्ञिओ सुइरं॥६८॥

नग्नः प्राप्नाति दुःखं नग्नः संसार सागरे भ्रमित । नग्नो न छमते बोधिं जिन भावना वर्जितः॥

अर्थ — जिन भावना रहित नग्न प्राणी नाना प्रकार के चतु-गीति सम्बन्धी दुःखीं को पाता है। जिन भावना रहित नग्न प्राणी संसार सागर में अमता है और भावना रहित नग्न प्राणी [ वोधि-रत्न प्रयलिध ] को नहीं पाता है।

अयसाण भायणेणय किन्ते णगोण पाप मिळिणेण । पैद्युण्णहासमच्छर माया बहुळेण सवणेण ॥ ६९ ॥

## ( 92 )

अयशासां भाजनेन च किते नम्नेन पापमछिनेन। पैशून्य हास्य मत्सर माया वहुछेन श्रमणेन ॥

अर्थ — ऐसे नग्नपने वा मुनिपने से क्या होता है जो कि अप-यश [अकीर्ति] का पात्र है और पैशुन्य [दूसरों के दोषों का कहना] हास्य, मत्सर [ अदेवका भाव ] मायाचार आदि जिसमें बहुत ज्यादा हैं और जो पाप कर मिलन है।

भावार्थ — मायाचारी मुनि होकर क्या सिद्ध कर सक्ता है उससे उलटी अपकीर्ति होती है और उससे व्यवहार धर्म की भी हंसी होती है इससे भाविलगी होनाही योग्य है।

पयडय जिणवरिलक्षं अञ्भंतर भावदोसपरिसुद्धो । भावमळेणय जीवो वाहिर संगम्मि मइल्यिइ ॥ ७० ॥

प्रकटय जिनवरिङ्कम् अभ्यन्तरभावदोषपरिशुद्धः । भावमञ्जेन च जीवो वाह्यसङ्के मिलनः ॥

अर्थ — अन्तरंग भावों में उत्पन्न होने वाले दोषों से रहित जिनवर लिंग को धारणकर । यह जीव भाव मल [ अन्तरंग कषाय आदिक ] के निमत्त से बाह्य परिमह में मैला हो जाता है।

धम्मम्मि निष्पवासो दांसावासोय इच्छुफुछसमो । णिष्फर्राणम्मुणयारो णड सवणो णम्मस्वेण ॥ ७१ ॥

धर्मे निप्रवासी दोषावासश्च इक्षुपुष्पसमः । निष्कछानिर्गृणकारो न तु श्रमणो नग्नरूपेण ॥

श्रर्थ—रत्नत्रयह्मप्, आत्मस्वह्मप्, उत्तम क्षमादिह्मप् अथवा वस्तु स्वह्मप् धर्म में जिलका बित्त लगा हुवा नहीं है बल्कि दोषा का ठिकाना बना हुवा है वह गन्ने के फूलके समान निष्फल और निर्मुण होता हुवा नग्न वेष धारण कर नटवा (बहुस्मिया) बना हुवा है।

जेण्य संगजुत्ता जिण भावणरहियदव्यणिग्गंथा । ण छहंति ते समाहिं वोहिं जिण सासणे विमळे ॥७२॥

#### ( 99 )

येरागसंगयुक्ता जिनभावन रहितद्वव्यर्निप्रन्थाः । न लभनते ते समाधि बोधि जिलंडांसने बिमले ॥

अर्थ-जो रागादिक अन्तरङ परिम्रह कर सहित है और जिन भावना रहित द्रव्य लिङ्क को धार कर निर्मन्थ बनते हैं वे इस निर्मल (निर्दोष) जिन शासन में समाधि (उत्तम ध्यान) और बोधि (रत्नश्रय) को नहीं पाते हैं।

भावेण होइ णग्गे मिन्छत्ताइंय दोस चइऊण । पच्छादव्वेण म्राणि पयडदिस्मिंगं जिणाणाए ॥७३॥ भावेन भवति नग्नः मिथ्यात्वादीश्चदोषान् त्यत्त्वा । पश्चाद दुव्येण मुनिः प्रकटयति छिङ्गं जिनाज्ञया ॥

अर्थ-मनि प्रथम मिथ्यात्वादि दोषों को त्याग कर भाव ( अन्तरंग ) से नम्न होवे, पीछे जिन आज्ञा के अनुसार नम्न स्वरूप लिंग को प्रकट करें।

भावार्थ -- पहले अंतरंग परित्रह को त्याग कर अंतरंग को नम्न करे पीछे जारीर को नंगा करे-

भावोवि दिन्व सिव सुख भायणो भावविज्ञिओसमणो । कम्ममळ मालेण चिंत्तो तिरियालय भायणो पावो ॥७४॥ भावोपि दिव्यशिव मुख भाजनं भाववार्जितः श्रमणः। कर्म मलमलिन चित्तः तिर्थगान्य भाजनं पापः ॥

अर्थ--- भाव लिंग ही दिव्य ( स्वर्ग ) और द्विव सुख का पात्र होता है। और जो भाव रहित मुनिहै उसका चित कर्ममलकर मलिन है वह पापाश्रव करता हुवा तिर्यञ्च गति का पात्र होता है।

खयरामरमणुयाणं अंजलिमालाहिंसंथुया विज्ला । चक्दर रायलच्छी लब्भइ बोहि सभावेण ॥७५॥ खचरामरमनुजानाम् अञ्जुलिमालाभिः संस्तताविपला । चक्रधरराज लक्ष्मीः लभ्यते बोधि स्व भावन ॥ अर्थ-आत्मीक भावों के निमित्त से यह जीव चक्रवर्ती की

## ( <0 )

ऐसी उत्तम राजलक्ष्मी को पाता है जो विद्याधर देव और मनुष्यों के समूह से संस्तुत की जाती है पूजी जाती है चक्रवर्ती की लक्ष्मी ही नहीं किंतु बोधि (रत्नत्रय) को भी पावे है।

भावंत्तिविदिपयारं सुद्दासुद्दं शृद्धमेव णायव्वं । असुद्दं च अद्दर्दं सुद्दधम्मं जिणवरिदेदिं ॥७६॥ भावं त्रिविधिप्रकारं शुभाशुभं शुद्धमेव ज्ञातव्यम् । अशुभं च आतरौद्वं शुभं धर्मो जिन वरेन्द्रैः ॥

अर्थ--जिनेन्द्रदेव ने भाव तीन प्रकार का कहा है ग्रुभ, अशुम और ग्रुद्ध, तिन में आर्तरीद्र तो अशुभ और धर्म्भ भाव ग्रुम जानना--

सुद्धं सुद्धसहावं अप्पा अप्पिम तज्ञणायव्वं । इदि जिणवरेहिं भणियं जं सेयं तं समारुयह ॥७०॥ शुद्धं शुद्ध स्वभावं आत्माआत्मिन तज्ञ ज्ञातव्यम् । इति जिनवर्रभणितं यत् श्रयेः तत् समारोहय ॥

अर्थ — जो शुद्ध (कर्म मल रहित ) है वह शुद्ध स्वभाव है वह आत्मस्वरूप में ही है ऐसे जिनवरदेव का कहा हुवा जानना ॥ मो भन्यो ? तुम जिस को उत्तम जानो उसको धारण करो । अर्थात् । आर्तरीद्र रूप अशुभ भावों को छोड़ कर धर्म ध्यान रूपी शुभ भावों का अवलम्बन कर शुद्ध होवो ॥

पयि एया प्रियमाणकसाओ पयि छिय मिच्छत्त मो इसमिचित्तो । पावइ तिहुयण सारं बोहिं जिण सासणे जीओ ॥७८॥ प्रगिलतमान कवायः प्रगिलतिमध्यात्व मोहसमिचित्तो । प्रामोति त्रिभुवनसारां बोधिं जिन शासने जीवः ॥

अर्थ — जिसने मान कषाय दूर कर दिया है मान कषाय और समिचत्त होकर अर्थात् महल मसान और शत्रु मित्र आदिक को समान गिनते हुवे अत्यन्त नष्ट किया है मिथ्यात्व तथा मोह जिस ने वह जीव ऐसी बोधिको प्राप्त करता है जो त्रिलोक में उत्तम है ऐसा जिन शास्त्रों में कहा है।

## ( 42 )

विसयविरत्तो समणो छद्दसवरकारणाइ भाऊण । तित्थयरणामकम्म वंधइ अइरेण काल्रेण ॥७९॥ विषयविरक्तः श्रमणः षोडशवर कारणानि भावयित्वा । तीर्थंकरनाम कर्म बधाति अचिरेण काल्रेन ॥

अर्थ -- मुनि विषयों से विरक्त सोलह कारण भावनाओं को भायकर थोड़े कालमें ही तीर्थंकर नाम कर्म का बन्ध करता है सोलहकारण भावना इस प्रकार हैं।

दर्शनिवद्युद्धि १ विनय संपन्नता २ शीलब्रतेश्वनीतीचार ३ अभीक्ष्णञ्चानीपयोग ४ संवेग ५ शक्तिस्त्याग ६ शक्तितस्तप ७ साधुसमाधि ८ वैयावृत्यकरण ९ अर्हज्ञाक्ति १० आचार्यभक्ति ११ चहुश्चतमक्ति १२ प्रवचनमक्ति १३ आवश्यकापरिहाणि १४ मार्गप्रभावना १५ प्रवचनवत्सलत्व १६ ।

वारस विहतवयरणं तेरसिकिरियाओ भाव तिविहेण । धरिह मण मत्त दुरियं णाणांकुसएण मुणियवरं ॥८०॥ द्वादशविध तपश्चरणं त्रयोदश कियाः भावय त्रिविधेन । धारय मनोमत्तदुरितं ज्ञानाङ्कशेन मुनिवर ॥

अर्थ — भो मुनिवर ? तुम वारह प्रकार के तपश्चरणको और तेरह प्रकार की कियाओं को मन वचन और काय कर धारण करो और मन रूपी पापिष्ट हस्ती को झानरूपी अंकुश कर बश करो।

पांच महाब्रत, पांच समिति, और तीन गुप्ति यह १३ प्रकार की किया हैं।

पञ्चिवहचेलचायं खिदिसयणं दुविह संजमं भिक्खं। भावं भाविय पुठवं जिणलिङ्गं णिम्पलं सुद्धं।।८१॥ पञ्चविधचेल त्यागः क्षितिशयनं द्विविध संयमं भिक्षा। भावं भावितपूर्वं जिनलिङ्गं निर्मलं शुद्धम्।।

अर्थ--जिसमें पांचों प्रकार के अर्थात् रेशम, रूई, ऊन, छाल चमड़ा, आदिक सब प्रकार के वस्त्रों का त्याग है, पृथिवी पर शयन ११

## ( ८९ )

होता है दोनों प्रकार का संयम होता है और भिक्षा से पर घर भोजन किया जाता है और सब से पहले आत्मीक मार्वो को भावना रूप किया जाता है ऐसा निर्मल शुद्ध जिनलिङ्क है।

जहरयणाणं पवरं वर्ज्ञं जहतरुवराण गोसीरं। तह धम्माणं पवरं जिणधम्मं भाव भवनहणं ॥८२॥ यथा रत्नानां प्रवरं वज्ञं यथा तरुवराणां गोशीरम्। तथा धमीणां प्रवरं जिनधर्मं भावय भवमथनम्॥

अर्थ — जैसे समस्त रत्नों में अत्युत्तन बज्र (हीरा) है जैसे समस्त वृक्षों में उत्तम चन्दन है तैसेही समस्त धर्मों में अत्युत्तम जिनधम्म है जो कि संसार का नाश करने वाला है । उसको तुम भावो धारण करो।

पूर्यादि सुवयसहियं पुण्णंहिजिणेहिं सासाणे भणियं। मोह क्लोह विहीणो परिणामो अप्पणो धम्मो ॥ ८३॥ पूजादिपुत्रत सहितं पुण्यं हि जिनैः शासने भणितम्। मोह क्षोभविहीनः परिणामः आत्मनो धम्भैः॥

अर्थ — ब्रत (अणुवत) सिंहत पूजा आदिक का परिणाम पुण्य षन्ध का कारण है, ऐसा जिनेन्द्र देवने उप।सकाध्ययन (श्रावका-चार) में कहा है, और जो मोह अर्थात् अहंकार ममकार वा राग-द्वेष तथा क्षोम से रहित आत्मा का परिणाम है वह धर्म है अर्थात मोक्ष का साक्षात कारण है।

सहहिदय पत्तेदिय रोचेदिय तहपुणोवि फासेदि । पुण्णं भायिणिमित्तं णहुसो कम्मक्खयाणिमित्तं ॥८४॥ श्रह्थाति च प्रत्येति च रोचते च तथा पुनरिप स्पृशति । पुण्यं भोगनिमित्तं न स्फुटं तत् कर्भक्षयनिमित्तम् ॥

अर्थ — जो पुण्य को धर्म जान श्रद्धान करता है अर्थात् उस-को मोक्ष का कारण समझ कर उसी में रुचि करता है और तैसेही आचरण करे हैं तिसका पुण्य भोग का निमित है कर्मक्षय होने का निमित्त नहीं है।

## ( 23 )

अप्पा अप्पिम्पिओ रायादिस्सयछदोस परिचित्तो । संसार तरणहेदु धम्मोत्ति जिणेहिं णिहिहो ॥८५॥ आत्मा आत्मिन रतः रागादिषु सकछदोष परिस्यक्तः । संसार तरणहेतुः धर्म इति जिनैः निहिष्टः ॥

अर्थ —राग द्वेषादिक समस्त दोषों से रहित होकर आत्मा का आत्मा में ही लीन होना धर्म है और संसार समुद्र से तरणे का हेतु है ऐसा जिनेंद्र देव ने कहा है।

अहपुण अप्पाणिच्छिदि पुण्णाई करोदि णि र वसेसाई । तहिवण पावदि सिद्धिं संसारत्योषुणो भणिदो ॥८६॥ अथ पुनःआत्मा नेच्छिति पुण्यानि करोति निर वशेषाणि । तथापि न प्राप्तोति सिद्धिं संसारस्थः पुनर्भणितः ॥

अर्थ—अथवा जो पुरुष आत्मा को नहीं जाने है और समस्त प्रकार के पुण्यों को अर्थात् पुण्य बन्ध के साधनों को करता है वह सिद्धि (साक्त) को नहीं पाता है संसार में ही रहे है ऐसा गणधर देवों ने कहा है।

एएण कारणेणस्य तं अप्पां सद्देहितिविहेण । जेणस्य लहेह मोद्यखं तं जाणिज्जह पस्तेण ॥८७॥ एतेन कारणेन च तमात्मानं श्रद्धतात्रिविधेन । सेन च लम्प्यं मोक्षं तं जानीथ प्रस्तेन ॥

अर्थ---आत्माही समस्त धर्मों का स्थान है इसी कारण तिसः सम्यग्दर्शन, सम्यगञ्जान, सम्यक् चारित्रमय आत्मा का मन बचन काय से अद्धान करों और उसको प्रयत्नकर जानों जिससे मोक्षः पावो।

मच्छोवि सालिसिच्छो असुद्धभावो गओ महाणरयं । इयणाउं अप्पाणं भावह जिण भावणा णिचं ॥८८॥ मत्स्योपि शालिशिच्छु अशुद्ध भावगतः महानरकम् । इति ज्ञात्वा आत्मानं भावय जिनभावनानित्यम् ॥

#### ( 28 )

अर्थ-भो भव्य ? तुम देखो कि तन्दुल नामा मछ निरन्तर अञ्च-द्धपरिणामी होता हुआ सप्तम नरको में गया ऐसा जान कर अञ्चभ परिणाम मत करो, किन्तु निज आत्मा के जानने के लिये जिन भावना को निरन्तर भावो।

काकन्दी नगरी में झूरसेन राजाथा उसने सकल धार्मिक परि-जनों के अनुरोध से श्रावकों के अष्टमूल गुण धारणकिये पीछे वेदा-नुयायी रुद्रदत्त की सङ्कृति से मांस भक्षण में रुचि की, परन्तू लोका पवाद से डरता था, एक दिन पित प्रिय नामा रसोइदार को मांस पकाने को कहा, और वह पकाने लगा, परन्तू भोजन समय में अनेक क्कटम्बी और परिजन साथ जीमते थे इससे राजा को एकबार भी मांस भक्षण का अवसर न मिला, किंत्र पित्रिय स्वामी के लिये प्रतिदिन मांस भोजन तैय्यार रखता था, एक दिन पितृप्रिय को सर्प के वच्चे ने इसा और वह मर कर स्वयंभूरमण द्वीप में महामत्स्य हुवा, । और मांसाभिलाषी राजा भी मरकर उसी महामत्स्य के कान में शालिसिक्थ मत्स्य हुवा ॥ जब वह महामत्स्य मुख फैला कर सोता था तब बहुत से जलचर जीव उसके मुख में घुसते और निकलते रहते थे,यह देख कर शालिसि कथु यह विचारताथा कि ''यह मह।मत्स्य भाग्यहीन है जो मुख में गिरते हुवे भी जलचरों को नहीं खाता है यदि एसा शरीर मेरा होवे तो सर्व समुद्र को खाली कर देऊं। इस विचार से वह शालिसिक्यु समस्त जलचर जीवों की हिंसा के पापों से सप्तम नरक में नारक हुवा इससे आचार्य कहे हैं कि अ-क्रुद्ध भाव सहित वाह्य पाप करना तो नरक का कारण है ही परंत वाह्य हिंसादिक पाप किये विना केवल अशुद्ध भाव भी उसी समान हैं इससे अञ्चम भाव छोड ग्रुभ ध्यान करना योग्य है।

वाहिर सङ्गचाओं गिरिसरिदरि कंदराइ आवासो । सयळो णाणज्झयणो णिरत्थओं भावरहियाणं ॥८९॥

वाह्य सङ्गत्यागः गिरिसरिद्दरीकन्दरा दिआवासः । सकलं ज्ञानाध्ययनं निरत्यको भावरहितानाम् ॥

अर्थ — ग्रुद्ध भाव रहित पुरुषों का समस्त वाह्य परित्रहों का त्याग, पर्वत नदी गुफा कन्दराओं में रहना और सर्व प्रकार की विद्याओं का पढ़ना व्यर्थ है मोक्ष का साधन नहीं है।

# ( 24 )

मंजसु इंदियसेणं भंजसु मणमक्कणं पयत्तेण । माजण रंजण करणं वाहिर वय वेसमाकुणसु ॥९०॥ भक्षि इन्द्रियसेनां भक्षिव मने।मर्कटं प्रयत्नेन । मा जनरञ्जन करणं वाह्येव्रतवेश ? माकार्षाः ॥

अर्थ--भो मुने १ तुम स्पर्शन रसना ब्राण चक्षु और कर्ण इन्द्रिय रूपी सेना को वश करो और मनरूपी बन्दर को प्रयत्न से ताड़ना करो वश करो, भो बाह्य ही ब्रतों को घारण करने वालो अन्य न्य लोकों के मन को प्रसन्न करने वाले कार्यों को मत घारण करो।

णव णोकसायवग्गं भिच्छत्तंचय सुभाव सुद्धिए । चेइय पवयणगुरुणं करेहिं भत्तिं जिणाणाए ॥९१॥ नवनोकषाय वर्गं मिथ्यात्वं त्यन भावशुद्धये । चैत्य प्रवचन गुरूणां कुरु भक्तिं जिनाज्ञया ॥

अर्थ--भो साधो ? तुम आत्मीक भावों को निर्मल करने के लिये द्वास्यादिक ९ नो कवायों के समूद्र को और ५ मिथ्यात्व को त्यागो, और जिन प्रतिमा, जैन शास्त्र और दिगम्बर साधु जिन आ-बातुसार इनकी भक्ति वन्दना पूजा वैयावृत्य करे।

तित्थयर भासियत्थं गणहरदेवेहि गंथियं संम्पं । भावहि अणुदिण अतुलं विसुद्ध भावेण सुयणाणं ॥२२॥ तीर्थंकर भाषितार्थं गणघरदेवैः ग्रन्थितं सम्यक् । मावय अनुदिनम् अतुलं विशुद्ध भावेन श्रुत ज्ञानम् ॥

अर्थ--- उस अनुपम श्रुतज्ञान को तुम ग्रुद्ध भाव कर निरन्तर भावो जिसमें श्री अर्दन्त देव का कहा हुवा अर्थ है और जिसको गणधर देवों ने रचा है—

पाऊण णाणसिळिळं णिम्मइ तिसडाइ सोसउम्मुका । होति सिवाळयवासी तिहुवण चूडामणि सिद्धा ॥९३॥ प्राप्य ज्ञानसिळेळं निर्मथ्या तृषादाह शोषोन्मुक्ताः । भवन्ति शिवाळय वासिनः त्रिभुवन चूडामणयः सिद्धाः ॥

#### ( 28 )

अर्थ — श्रुतशान रूपी जल को पीकर जीव सिद्ध होते हैं, और तृषा (विषयाभिलाषा) दाइ ( संताप ) शोष (रसादिहानि) जो कठिनता से नाश होने योग्य है इन से रहित हो जाते हैं तीन लोक के चूड़ामणि और शिवालय (सुक्त स्थान) के निवासी होते हैं।

दसदस दोइ परीसह सहिद्युणी सयलकाल काएण।
सुत्तेणं अध्यमत्तो संजयघादं प्रमोत्तृण ॥९४॥
दशदशद्दौसुपरीषहा सहस्व मुने सकलकाल कायेन।
मुत्रेण अप्रमतः संयमघातं प्रमोच्य ॥

अर्थ — भो मुने १ तुम प्रमाद (कषायादि ) रहित होते हुवे जिन सूत्रों के अनुकूल सर्वकाल संयम के घात करने वाली बातों का छोड़ कर बाईस परीपाहों को काया से सहो।

जहपच्छरोण भिज्जइ परिद्विओ दीहकाल मुद्रुण । तह साहुण विभिज्जइ उवसग्ग परीमहेहिंतो ॥९५॥ यथा प्रस्तरो न भिद्यते परिस्थितो दीर्घकल उदकेन । तथा साधुने विभिद्यते उपसर्ग परीपहेभ्यः ॥

अर्थ — जैसे पत्थर बहुत काल पानी में पड़ा हुवा भी पानी से गीला नहीं होता है, तैसे ही रत्नत्रय के धारक साधु उपसर्ग और परीषहाओं संक्षोमित नहीं होते हैं।

भाविह अणुपेक्खाओ अवरेषण वीस भावणा भावि । भावरिष्ण किंपुण वाहर छिङ्गेण कायन्वं ॥९६॥ भावय अनुप्रेक्षा अपरा पञ्चविंशति भावना भावय । भावरिहतेन किंपुनः वहिछिङ्गेन कार्यम् ॥

अर्थ — भो साघो ? तुम अनित्यादि १२ भावनाओं को भावो, और परुर्वास भावनाओं को ध्यावो, भाव रहित वाह्य छिङ्क कर क्या होता है अर्थात कुछ नहीं हो सक्ता —

सन्व विरञ्जोवि भावहि णवय पयत्थाइ सत्ततचाई । जीवसमासाई मुणी चडदश गुणठाण णामाई॥ ९०॥

#### ( 60 )

सर्वे विरतोपि भावय नवचपदार्थान् सप्ततत्वानि । जीवसमासान् मुने ? चतुर्देश गुणस्थान नाभानि ।।

अर्थ — भो मुने ? तुम सर्व प्रकार हिंसादिक पापों से विरक्त हो तब भी नव पदार्थ, सप्ततत्व, चौदह जीव समास और चौदह गुण स्थानों के स्वरूप को भावों (विचारों)

णविवहं वंभंपयडाद अव्वंभंदसविहं पमोत्तूण । मेहुण सणासत्तो भिमञ्जोसि भवणवे भीमे ॥९८॥ नविविधं ब्रह्मचर्थं प्रकटय अब्रह्मंदशविधं प्रमुच्य । मैथुन संज्ञाशक्तः अमितोसि भवाणवे भीमे ॥

अर्थ — भो साघो ? तुम द्दा प्रकार की काम अवस्था को छोड़ कर नव प्रकार से ब्रह्म चर्य को प्रकट करो, तुमन मेथुन लम्पटी होकर इस भयानक संसार में बहुत काल श्रमण किया है छी चिन्ता, छी के देखने की इच्छा, निश्वास, ज्वर, दाह, भोजन से अरुचि, बेहोशी. प्रताप, जीने में संदेह और मरण यह दस अवस्था काम बेदना की हैं छी विषयाभिलाषा त्याग १ अङ्ग स्पर्श त्याग २ कामो हीपकरसों का न खाना ३ छी सेवित स्थान आदि पदार्थों को सेवन न करना ४ छियों के कपोलादिकों को न देखना ५ छियों का आदर सत्कार न करना ६ अतीत भोगों का स्मरण न करना ७ आगामी के लिये वांछान करना ८ मनोभिलिषित विषयों का न सेवना ९ यह नौ प्रकार ब्रह्म चर्य प्रहण के हैं—

भावसिंदिरोय ग्रुणिणो पावइ आराहणा चलकंच । भावरिंदियो ग्रुणिवर भमइ चिरं दीह संसारे ॥९९॥ भावसिंदितश्च मुनीनः प्राप्तोति अराधना चतुष्कं च । भावरिंदियो मुनिवरः अमित चिरं दीर्घसंसारे ॥

अर्थ — जो मुनिपुङ्कव भावना सिहित हैं ते चारों ( दर्शन ज्ञान चरित्र और तप) आराधनाओं को पावे हैं ( अर्थात ) मोक्ष पावे हैं। और जो मुनिवर भाव रिहत हैं ते इस दीर्घ (पंच परिवतन रूप) संसार में बहुत काल श्रमें हैं।

## ( ()

पार्वाते भावसवणा कञ्चाणपरं पराइ सुक्खाई । दुक्खाई दब्ब समणा णरितिरिय कुदेव जोणीए ॥१००॥ प्राप्नुवन्ति भावश्रमणाः कल्याण परम्पराय सुखानि । दुःखानि द्रव्यश्रमणाः नरितर्थङ्कुदेवयोनौ ॥

अर्थ—भाव मुनिद्दी गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और कल्यान रूपी पाञ्च कल्याणों के सुखों को पाते हैं और द्रव्य मुनि मनुष्यतिर्यंच और कुदेवों की योनि (गिति) में दुःखों को पाते हैं।

छादाल दोषद्सिय असणं गसिऊ असुद्धभावेण । पत्तोसि महावसणं तिरिय गईए अणप्पवसो ॥१०१॥ षट्चत्वारिशहोष दूषित मशनं प्रसित्वाऽशुद्ध भावेन । प्राप्तोति महाव्यसनं तिर्थगतौ अनात्मवशः ॥

अर्थ--भो मुने ! ४६ दोषयुक्त अशुद्ध भावों से आहार ब्रहण करने से तुमने तियंञ्च गतिमें परवश होकर छेदन भेदन भूख प्यास आदि महान दु:ख उठाये हैं--

सचित्त भत्तपाणं गिद्धीदप्पेणधी पश्चतूण । पत्तोसि तिन्बदुःखं अणाइकाल्ठेण तं चित्त ॥१०२॥ सचित्त भक्तपानं गृद्धचादपेण अधीप्रभुक्तवा । प्राप्तोसि तीबदुःखं अनादिकालेनत्वं चिन्तय ॥

अर्थ — भो मुनिवर ? विचार करो कि तुमने अशानी होकर अत्यन्त अभिलाषा तथा अभिमान अर्थात उद्धत पने के साथ सचिस ( सजीव ) भोजन पान करके दुःखों को अनादि काल से अनेक तीव्र दुःख उठाये हैं।

कंदंबीयं मूळंपुष्फं पत्तादि किं सचित्तं । असिऊण माणगन्वे भिमऊसि अर्णत संसारे ॥१०३॥ कन्दं वीनं मूळं पुष्पं पत्रादि किंच स चित्तम् । अशित्वा मानेन गर्वेण अमितोसि अनन्तसंसारे ॥

## ( ペ)

अथे — कन्द मूल बीज फूल पत्र इत्यादि सिकिस वस्तुओं को मान और गर्व से खाकर तुम अनन्त संसार में श्रमे हो। विणयं पंचपयारं पालाई मणवयण कायजोगेण। अविणय णरासुविदियं तत्तोसुत्तिं णपावंति महरूपण विनयं पञ्चप्रकारं पालय मनोवचन काययोगेन। अविनतनरा सुविहितां ततोमुक्तिं न प्राप्नोति॥

अर्थ--तुम मन बचन काय से पांच प्रकार के विनय को बार रण करो क्योंकि अविनयी मनुष्य तीर्थंकर पद और मुक्ति को नहीं पाता है!

णिय सत्तिए महाजस मित्तरागेण णिच कालम्मि । तं कुण जिणभत्तिपरं विज्ञावचं दसवियण्यं ॥१०५॥ निजशक्त्यामहायशः भक्तिरागण नित्यकाले ।

त्वं कुरु जिनमक्तिपरं वैयावृत्यं दशविकल्पम् ॥

अर्थ-- भो महादाय ? तुम सर्वदा अपनी द्यक्ति के अनुसार भक्ति भाव के राग सहित दश प्रकार की वैयावृत को पालो जिस से तुम जिनेन्द्र की भक्ति में तत्पर होओ। आचार्य, उपाध्याय, तपस्वी, देश्य, गलान, गण, कुल, संघ और साधु यह दश भेद मुनियों के हैं इनकी वैय्यावृत्त करने से वैय्यावृत्त के दस भेद हैं।

जं किञ्चिकयं दोसं मणनयकाएहि असुह भावेण । तं गरह सुरु सयासंगारवमायं च मोत्तूण ॥ १०६ ॥ यः कश्चित् दोषः मनवचनकायैः अशुभ भावेन ।

तं गईय गुरुशकासे गारवं मायां च मुक्तवा ॥

अर्थ-- मन बचन काय से वा अशुभ परिणामों रेत जो कोई दोष किया गया हो तिसे गुरु के समीप बड़प्पन और मायाचार को छोड़ कर कहै अर्थात् किये हुए दोषों की निन्दा करें।

दुज्जण वयण च दकं निट्दुर कडुयं सहाते सप्पुरिसा । कम्ममलणासणहं भावेणय णिम्ममा सवणा ॥ ॥ १०७॥ १२

## ( %)

दुर्जन वचन चपेटां निष्दुर कढुकं सहन्ते सत्पृरुषाः ।
कर्ममळ नाशनार्थं भावन च निर्ममा श्रमणाः ॥

अर्थ — सङ्जन मुनीश्वर निर्ममत्व होते हुए दुर्जनों के निर्दय और कटुक बचन रूपी चपेटों को कर्म रूपी मल के नाज्ञने के अर्थ सहते हैं।

पावं खबइ अससं खमाइ परिमण्डिओय मुणिप्पवरो । खेयर अमर णराणं पसंसणीओ धुवं होई ॥ १०८ ॥ पापं क्षिपति अरोषं क्षमया परिमण्डितश्च मुनिप्रवरः । खेचरामरनराणां प्रशंसनीयो धुवं भवति ॥

अर्थ — जो मुनिवर क्षमा गुण कर भूषित है वह समस्त पाप प्रकृतियों को क्षय करे है और विद्याधर देव तथा मतुष्यों कर अवश्य प्रशंसनीय होता है।

इय णाऊण खनागुण खनेहि तिविहेण सयछ जीवाणं । चिर संचिय कोहसिहीं वरखनसिछछेणसिंचेह ॥१०९॥

इति ज्ञात्वा क्षमागुण क्षमस्य त्रिविधेन सकलजीवान् । चिर संचित कोध शिखिनं वरक्षमा सल्लिलेन सिञ्च ॥

अर्थ — हे क्षमा धारक ऐसा जान कर मन बचन काय से समस्त जीवों पर क्षमा करो, और बहुत काल से एकट्टी हुई कोध रूप आग्नि को उत्तम क्षमा रूप जल से बुझाओ।

दिक्ला कालाईयं भावहि अवियार दंसणविसुद्धो । उत्तम वोहिणिमित्तं असार संसार मुणि ऊण ॥ ११०॥

दीक्षाकालादीयं भावस अविचार दर्शनविशुद्धः । उत्तम वोधि निमित्तम् असार संसारं ज्ञात्वा ॥

अर्थ-हे निर्विषेकी तुम सम्यग्दर्शन सहित हुए संसार की असारता को जान कर दीक्षा काल आदि में हुए विराग परिणामों को उत्तम बोधि की प्राप्ति के निमित्त भावो। भावार्थ मनुष्य दीक्षा

## ( 98 )

के महण समय तथा रोग और मरण के समय संसार देह भोगों से अत्यन्त वैरागी होता है उन वैराग्य परिणामों को सदा चितवन रखना चिहिया।

सेविह चउविहिलिक्नं अवभन्तरं लिङ्ग सुद्धिमावण्णो । वाहिर लिङ्गमज्जं होह फुढं भावरहियाणं ॥ १११ ॥ सेवस्व चतुर्विधं लिङ्गम् अभ्यन्तर लिङ्गशुद्धिमापन्नः । वाह्यलिङ्गमकार्यं भवति स्फुटं भावरहितानां ॥

अर्थ — भो मुनि सत्तम ? अन्तरङ्ग लिङ्ग शुद्धि को प्राप्त हुए तुम चार प्रकार के लिङ्ग को धारण करो, क्योंकि भाव रहितों को बाह्य लिङ्ग अकार्य कारी है।

अहार भयपरिग्गह मेहुणसण्णाह मोहि ओसि तुमं। भिमेओ संसार वर्ण अणाइ काल्ठं अणप्प वसो॥ ११२॥ आहार भयपरिग्रह मैथुन संज्ञाभिःमोहितोसि त्वम्। भ्रमितः संसार वने अनादिकाल्लमनात्म वज्ञः॥

अर्थ — भो सुनिवर ! तुम आहार भय मैथुन और परिब्रह इन संक्षाओं में मोहित और पराधीन हुए अनादि काल से संसार बन में भ्रमे हो सो स्मरण करो ।

वाहिरसयणातावण तरुमूळाईणि उत्तर ग्रुणाणि । पालाहे भावविशुद्धो पयालाभं ण ई हन्तो ॥ ११३ ॥ वहिःशयनातापन तरुमूलादीन् उत्तरगुणान् । पालय भावविशुद्धः प्रजालाभं न ईहमानः ॥

अर्थ—भो साधो ! तुम भाव ग्रुद्ध होकर पूजा, प्रतिष्ठा, लाभ, आदि को न चाहते हुए चौड़े मैदान में सोना बैठना आतापन योग वृक्ष की जड़ में तिष्ठना आदि उत्तर गुणों को पालो । भावार्थ-शीत काल में नदी सरोवरों के किनारे श्रीष्म ऋतु में आतापन योग अर्थात् पर्वतों के शिखरों पर ध्यान करना और वर्षा काल में वृक्षों के नीचे तिष्ठना, तीनों उत्तर गुण हैं।

## ( ९२ )

भावि पढमं तचं विदियं तिदियं चउत्थ पश्चमयं। तियरणसुद्धो अप्पं अणाहि णिहणं तिवरगहरं॥ १९४ ॥ भावय प्रथमं तत्वं द्वितीयं तृतीयं चतुर्थं पञ्चमकम्। त्रिकरणशुद्धः आत्मानम् अनादि निधनं त्रिवर्गहरम्॥

अर्थ — भो मुने ? तुम प्रथम तस्व जीव को द्वितीय तस्व अजीव को तृतीय तस्व आश्रव का चतुर्थ तस्व वन्ध को पञ्चम तस्व संवर को तथा निर्जरा और मोक्ष तस्व को भावो इनका स्वरूप विचारो और गन यचन काय सम्बन्धों कृत कारित अनुमोदना को गुद्ध करते हुए अनाहि निधन और विवर्ग को अर्थात् धर्म अर्थ काम को नाश-ने वाले माक्ष स्वरूप आत्मा को ध्याओ।

ज्यावण मावइ तस्रं जावण चिन्तेइ चिन्तणीयाइं । तावण पावइ जीवो जरमरणविवज्जियं ठाणं ॥ ११५ ॥ यावन्न भावयति तत्वं यावन्न चिन्तयति चिन्तनीयानि । तावन्न प्राप्नोति जीवः जरामरण विवर्जितं स्थानम् ॥

अर्थ — यह जीव जब तक सप्त तस्वों को नहीं भावे है और जब तक चिन्तने योग्य अनुप्रेक्षादिकों को नहीं चिन्तवे है तब तक जरा मरण रहित स्थान को अर्थात् निर्वाण को नहीं पावे है।

पावं हवइ असेसं पुण्णमसेसं च हवइ परिणामा । परिणामादो बन्धो मोक्खोजिणसासणे दिहो ॥ ११६ पापं भवति अरोपं पुण्यमरोपं च भवति परिणामात् । परिणामाद बन्धः मोक्षो जिमशासने दृष्टः ॥

अर्थ—समस्त पाप वा समस्त पुण्य परिणामों से ही होते हैं तथा बन्ध और मोक्ष भी परिणामों से ही होता है ऐसा जिन शास्त्रों में कहा है।

िच्छत्त तह कसाया संजमजोगेहि अमुहलेसेहि । बंधइ अमुहं कम्मं जिणवयणपरम्मुहो जीवो ॥ ११७॥

## ( ९३ )

मिथ्यात्वं तथा कषबाऽसंयम योगैरशुभलेश्यैः । विध्यात्वं तथा कषबाऽसंयम योगैरशुभलेश्यैः । विध्यात्वे अशुभं कमि मिनवचनवण्डमुखो जीवः ।।

अर्थ-जिन बचनों से पराङ्मुख हुआ जीव मिथ्यातत्त्व,कवाय ससंयम, और योग और अशुभ लक्ष्या से पाप कर्मों को बांधते हैं।

तिव्वपरीओ बंधइ सुहकम्मं भावसुद्धिमावण्णो । दुविह पयारं बंधइ संखेपेणेव वज्जरियं ।। ११८ ।। तिद्विगरीतः वध्नानि द्युमकर्म भावशुद्धिमापन्नः । द्विविधप्रकारं वध्नाति संक्षेपेणेव उच्चरितम् ॥

अर्थ-जिन बचनों के सम्मुख हुआ जीव भावों की शुद्धता सिंहत होकर दोनों प्रकार के बन्ध को बांधे हैं। ऐसा जिनेंद्र देव ने संक्षेप से वर्णन किया है। अर्थात् सम्यग्हिष्ट जीव यद्यपि पाप पुण्य कर्म दोनों को बांधे हैं? तथापि पाप प्रकृतियों में मन्दरस पड़ता है।

णाणावरणादीहिय अद्विहि कम्मेहि वेढिओय अहं। दिहि ऊण इण्हिपयदिमि अणंत णाणाइ गुणचिन्ता ॥११९॥ ज्ञानावरणादिभिश्च अष्टाभिः कमेभिः वेष्टितश्चाहम्। दग्ध्वा इमा प्रकृतीः अनन्तज्ञानादि गुण चेतना॥

अर्थ — भो मुनिवर ? तुम ऐसा बिचार करो कि मैं झाना बर-णादिक अष्ट कर्मों से और १४८ उत्तर प्रकृतियों से तथा असंख्याते उत्तरोत्तर प्रकृतियों से ढका हुआ हूँ। इन प्रकृतियों को भस्म कर अनन्त झानादि गुण मयी चेतना को प्रकट कर्क।

सीलसहस्सद्वारस चउरासी गुणगणाण लक्खाई। भावदि अणुदिणु णिदिलं असप्पलापेण किं बहुणा ॥१२०॥ शीलसहश्राष्टादश चतुरशीति गुणगणानां लक्ष्याणि। भावय अनुदिनं निखिलं असत्प्रलापेन किं बहुना॥

अर्थ-भो साघो ? तुम १८००० शीलों को और ८४००००० इत्तर गुणों को प्रति दिन ध्यावो अधिक ब्यर्थ कहने से क्या मिलता

#### ( 98 )

है अर्थात् यह सारांज्ञ हम ने कह दिया है। भावार्थ-पर द्रव्य का महण करना कुशील है। और स्वस्वरूप मात्र का महण शील है। इस के भेद अठारह हजार हैं। मन बचन काय को कृत कारित अनुमत स्रे गुर्णो ( ३×३=९ ) तिन को आहार भय नैथुन पीरव्रह कात्याग इन ४ संज्ञाओं से गुणों (९×४=३६) तिन को पञ्चेन्द्रिय जय से गुणां ( ३६ × ५ = १८० ) तिन को पृथिवी, जल, तेज, वायु, कायिक अत्येक, साधारण द्वीन्द्रिय त्रीन्द्रिय चतुरिन्द्रय पञ्चेन्द्रिय इन १० प्रकार के जीवों की हिंसादि रूप प्रवर्तने के परिणामी का न करना तिन से गुर्णो (१८०×१० ≔१८००) तिन को उत्तम क्ष-मादि दश धर्मों से गुणां (१८०० ×१०) = १८००० अठारह हजार हुये उत्तर गुणों के भेद ८४००००० हैं। ये गुण विभाव परिणामों के अभाव से होते हैं इस से उन विभाव परिणामों की संख्या कहते हैं। हिंसा १ अनृत २ स्तेय ३ मैथुन ४ परिग्रह ५ क्रोध ६ मान ७ माया ८ लोभ९जुगुप्सा १० भय ११ अरति १२ रति १३ मनो दुष्टता १४ वचन द्रष्टता १५ काय दुष्टता१६ मिथ्यात्व १७ प्रसाद १८ पेशून्य १९ अश्वान २० इन्द्रियों का अनिग्रह २१ यह दोष हैं। इन को अतिक्रम १ ब्यातिक्रम २ अतीचार ३ अनाचार ४ से गुणो (२१×४=८४)। इनको पृथिवी १ अप २ तेज ३ वायु ४ प्रत्येक ५ साधारण ६ द्वीन्द्रिय ७ त्रीन्द्रिय ८ चतुरिन्द्रिय ९ पञ्चेन्द्रिय १० इनका परस्पर आरम्भ जनित घात १०० से गुणों (८४×१००=८४००) इनको १० शील विराधना से अर्थात् स्त्री संसर्ग १ पुष्ट रस भोजन २ गन्धमाल्य ग्रहण ३ ज्ञायनाः सन महण ४ भूषण ५ गीत संगीत ६ धन संप्रयोग ७ कुशीलों का संसर्ग ८ राज सेवा ९ रात्रि संचरण १० से गुणों (८४०० x ६० ∞ ८४००० ) इनको १० आलोचना दोषों से अर्थात् आकम्पित १ अनु-मित २ दृष्ट ३ बादर ४ सूक्ष्म ५ छन्न ६ शब्दां क्वल ७ बहुजन ८ अन्य क्त ९ तत्सेवी १० से गुणों (८४०००×१०=८४००००) इनको उत्तम क्षमादि १० घर्मों से गुणां (८४००००×१०⇒८४०००००) चौरासी लाख उत्तर गुण हांते हैं।

झायहि धम्मं सुकं अदं रउदं च झाणसुत्तृण । रुद्द झाइयाई इमेण जीवेण चिरकालं ॥१२१॥

#### ( 94 )

ध्याय धर्म्य शुक्लम् भार्त रीद्रं च ध्यानं मुक्ता । आर्तरीद्रे ध्याते अनेन जीवेन विरकालम् ॥

अर्थ-भो साधो ? तुम आर्त और रौद्र ध्यान को छोड़ कर धर्म और शुक्क ध्यान को ध्यावो क्योंकि इस जीवने अनादि काळ से आर्त और रौद्र ही ध्यान किये हैं।

जेकेवि द्व्वसवणा इंदिय सुद्ध आउला णाउँदंति । छिँदैति भावसमणा झाण कुठारेहिं भवरुक्तं ॥ १२२ ॥ ये केपि द्रव्यश्रमणाः इंन्द्रियसुलाकुलानान्नेन्द्रन्ति । छिन्दन्ति भावश्रमणाः ध्यान कुठारेण भववृक्षम् ॥

अर्थ-जो इन्द्रिय सुख की अभिलाषा से आकुलित हुवे द्रव्य मुनि हैं वह संसार कपी वृक्ष को नहीं छेदते हैं और जो भावलिङ्की मुनि हैं वह धम्मं ध्यान और गुक्क ध्यान कपी कुठार से संसार कपी वृक्ष को छेदते हैं—

जह दीवा गब्भहरे मारुयवाहाविवज्जओ जलह । तह रायाणिल रहिओ झाणपईवो पवज्जलई ॥ १२३॥ यथा दीपः गर्भग्रहे मारुतवाधा विवर्जितो ज्वलति । तथा गगानिल्सहितः ध्यानप्रदीपः प्रज्वलति ॥

जर्थ — जैसं गर्भ बह अर्थात् भीतर के कोठे में रक्खा हुवा दीपक पवन की वाधा से वाधित नहीं होता हुवा प्रकाश करता है तैसेही मुनि के अन्तरङ्ग में जलता हुवा ध्यान दीपक राग रूपी पवन से रहित हुवा प्रकाशित होता है। भावार्थ। जैसं दीपक को पवन बुझा देती है तैसेही ध्यान को राग भाव नष्ट कर देते हैं। इससे ध्यान के वाञ्चकों को राग भाव न करना चाहिये।

झायहि पंचिति ग्रुरवे मंगल चड सरण लोय परिपरिए। णर ग्रुरखेयर महिए आराहण णायमे वीरे ॥ १२४ ॥ ध्याय पञ्चापिगुरून् मङ्गल चतुःशरण लोकपरिवारितान्। नरसुरखेचरमहितान् आराधनानायकान् वीरान्॥

#### ( 98 )

अर्थ-मो साधो ? तुम पाँचो परमेष्ठी को ध्यावो जो कि मंगल स्वरूप सुख के कर्ता और दुःख के इर्ता हैं, वारशरण रूप हैं और लोकोत्तम हैं तथा मनुष्य देव विद्याधरों कर पूजित हैं और आरा-धनाओं अर्थात दर्शन, ज्ञान, चरित्र और तप के स्वामी और कर्म शत्रुओं के जीतन में बीर हैं।

णाणमय विमल सीयल सिललं पाऊण भविय भावेण । बाहि जरमरण वेयण हाह विमुक्ता सिवा होन्ति ॥१२५॥ ज्ञानमय विमल शैतिल सिललं प्राप्य भन्याः भावेन । व्याघि जरामरणवेदना दाह विमुक्ता शिवा भवन्ति ॥

अर्थ-भव्यजीव झानमयी निर्मल शीतल जल को उत्तम भावों से पीकर रोग जरा, मरण. वेदना, दाइ और संताप से रहित होकर सिद्ध होते हैं। भावार्थ । जैसे मनुष्य किसी उत्तम कूप के निर्मल ठंडे जल को पीकर शांत हो जाते हैं तैसे ही भव्यजीव झान को पाकर जन्म जरा मरण से रहित अविनाशी सिद्ध हो जाते हैं।

जह वीयम्मिय दट्टे णविरोहइ अंकुरोय महीवीटे । तह कम्मवीय दट्टे भवंकुरो भाव सवणाणं ॥ १२६ ॥ यथा वीजे दग्धे नैव रोहति अंकुरश्च महीपीठे । तथा कर्मवीजे दग्धे भवांकुरो भावश्रमणाणाम् ॥

अर्थ — जैसे बीज के दग्ध हो जाने पर पृथिवी पर अंकुर नहीं चगता है तैसेही भाव लिङ्गी सुनि के कर्म बीजों का नाश दग्ध हो जाने पर फिर संसार रूपी अंकुर पैदा नहीं होता है।

भाव सवणोवि पावइ सुक्खाइ दुक्खाइ दृब्ब सवणोय । इय णाऊ गुण दोसे भावेणय संजुदो होहि ॥ १२७ ॥ भावश्रमणोपि प्राप्नोति सुखानि दुःखानि द्रव्यश्रमणश्च । इति ज्ञात्वा गुणदोषान् भावेन च संयुतो भव ।

अर्थ - भाविलङ्गी ही मुनि और श्रावक परमानन्द निराकुल सुख को पाता है, और द्रव्यलिङ्गी साधु दुःखों को ही पावे है, इनके गुण दोषों को जान कर भाव सदित होवो।

#### ( ९७ )

तित्थयरगणहराई अब्धुदय परं पराई सुक्खाई । पार्वित भावसिंहआ संखे च जिणेहिं वज्जारियं ॥ १२८ ॥ तीर्थं करगणधरादीनि अभ्युदय परम्पराय सुखानि । प्राप्तुवन्ति भावसिंहताः संक्षेपः जिनैः उच्चरितः ॥

अर्थ-भाव लिङ्गी सुनि ही तीर्थंकर गणधर आदि अम्युद्य की परम्परा के सुखों को पाता है ऐसा संक्षेप रूप वर्णन जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

ते धण्णा ताण णमो दंसण वरणाण चरणसुद्धाणं । भाव सिहयाण णिखं तिविहेणय णद्वमायाणं ॥ १२९ ॥ ते धन्या तेम्योनमः दर्शनवरज्ञान चरणशुद्धेम्यः । भाव सिहेतम्योनित्यं त्रिविधेन च नष्ट मायेभ्यः ॥

अर्थ-वे ही घन्य हैं उन्हों को मन बचन काय से हमारा नम-स्कार होवे जो दर्शन झान और चारित्र में शुद्ध हैं, भाव लिङ्की हैं और मायाचार रहित हैं।

रिद्धि मतुलां विउन्विय किंणर क्विंपुरुस अमरखयरेहिं। तेहिं विण जाइ मोहं जिण भावण भाविओ धीरो ॥१३०॥ ऋद्धि मतुलां विकृतां किंनरिकम्पुरुषामर खचरैः। तैरपि नयाति मोहं जिनमावनाभावितो धीरः॥

अर्थ-जिनेन्द्र भावना अर्थात् सम्यक्तव भावना में बसे हुए धीर पुरुष, किन्नर किंपुरुष कल्पबासी और विद्याधरों की विक्रिया रूप बिस्तारी हुई अनुपम ऋदि को देखि मोहित नहीं होते हैं। अर्थात् सम्यन्दृष्टि पुरुष इन्द्रादिकों की विभूति को नहीं बांघे हैं।

कि पुण गच्छइ मोहं णरसुरसुक्खाण अप्पसाराणं। जाणन्तो पस्सन्तो चिन्तन्तो मोक्खसुणिधवलो ॥ १३१ ॥ किं पुनः गच्छति मोहं नरसुरसुखानामल्पसाराणाम्। जानन् पश्यन् चिन्तयनं मोक्षं मुनिधवलः॥

## ( % )

अर्थ-वह उत्तम मुनि जो मोक्ष के स्वरूप को जानते हैं देखे हैं और बिचारते हैं किसी प्रकार के संसारिक सुख को नहीं चाहते हैं तो अल्पसार वाले मनुष्य और देवों के सुख की चाहना कैसे करें।

उच्छरइ जाण जरओ रोयग्गी जाण उद्दर देह उर्डि । इंदिय वर्ल ण वियल्जइ ताव तुमं कुणइ अप्पहिल्लं ॥१३२॥ आक्रमति यावन्न जरा रोगाग्निः यावन्न दहति देह कुटिम् । इन्द्रिय वर्ल न विगिलते तावत् त्वं कुरु आत्महितम् ॥

अर्थ-भो मुने ! जब तक बुढ़ापा नहीं आवे रोग रूपी अग्नि जब तक देह रूपी घर को न जलावे और इन्द्रियों का बल न घटे तब तक तुम आत्मदित करो।

छज्जीव छडायदणं णिखं मण वयण काय जोएहिं। कुण दय परिहर मुणिवर भावि अपुन्वं महासत्तं ॥१३३॥ षट्जीवषड्नायतनानां नित्यं मनो वचन काययोगैः। कुरु द्यां परिहर मुनिवर १ भावय आर्थं महासत्व॥

अर्थ—भो मुनिवर?भो महासत्व? तुम मन वचन काय से - सर्वदा छै काय के जीवों पर दया करो, और षट अनायतनों को छोड़ो तथा उन भावों को चिन्तवो जो पहले नहीं हुए हैं।

> दस विह पाणाहारो अणंत भवसायरे भमंतेण । भोयसुह कारणढं कदोय तिविहेण सयल जीवाणं ॥१३४॥ दश्विषप्राणाहारः अनन्त भवसागरेभ्रमतः। भोगसुखकारणार्थं कृतश्च त्रिविधेन सकल्जीवानाम्।

अर्थ — भो भ्रव्य ? अनन्त संसार में स्नमण करते हुए तुम ने भोग सम्बन्धी सुख करने के लिये मन बचन काय से समस्त बस-स्थावर जीवों के दश प्रणों का आहार किया।

पाणि वहे हि महाजस चउरासी लक्ख जोणि मज्झिम्म । उप्पं जंत मरंतो पत्तोसि णिरं तरं दुक्खं ॥ १३५ ॥

# ( 99 )

प्राणिबधेहि महायशः चतुरशीति लक्षयोनिमध्ये । उत्पद्यमानो स्त्रियमाणः प्राप्तोसि निरन्तरं दुःखम् ॥

अर्थ—हे महायशसी तुम प्राणि हिंसा के निमित्त से चौरासी लाख योनियों में उपजते मरते हुए निरन्तर दुःखों को प्राप्त हुए हो। जीवाणमभयदाणं देहि मुणी पाणि भूदसत्ताणं। कछाण सुह णिमित्तं परम्परा तिविह सुद्धाए।। १३६।। जीवानामभयदानं देहि मुने प्राणिभूतसत्वानाम्। कस्याणसुखनिमित्तं परम्परात्रिविषसुद्ध्या।।

अर्थ - भो मुने ? तुम सर्व जीवों को मन बचन काय की शुद्धि से अभय दान देवो ऐसा करना क्रम से तीर्थंकर सम्बन्धी पञ्च कल्याणों के सुख का निमित्त है।

असिय सयं करिय वाई अकिरियाणं च होइ चुलसीदी । सत्तद्वी अण्णाणी वैणइया होन्ति वत्तीसा ॥ १३७॥ अशीति शतं कियावादिनामिकयाणां च भवति च चतुरशीतिः। सप्तषष्टिरज्ञानिनां वैनियकानां भवन्ति द्वात्रिंशत्॥

अर्थ —िमध्यात्व दो प्रकार है यहीत और अन्नहीत । महीत के ४ भेद हैं, क्रियावादी १ अक्रियावादी २ अज्ञानी ३ और वैनेयिक ४ तिनके भी क्रमसे १८०।८४।६७ और ३२ भेद हैं यह सर्व ३६३ पाख-ण्ड महीत मिध्यात्व हैं । और जो मिध्यात्व अनादि काल से जीव को लगा हुवा है वह अमहीत है

णमुयइ पयि अभव्वो सुद्दुवि आयिष्णिक्रण जिणध्यमः । गुणदुद्धंविपिवंता णपण्णया णिव्विसा होन्ति ॥ १३८ ॥ न मुझति प्रक्वातिमभन्यः सुष्टुअपि आकर्ण्ये जिनधर्मम् । गुडदुम्बेमपि पिवन्तः न पन्नगा निर्विषा मवन्ति ॥

#### ( 200 )

अर्थ-अभव्यजीव जिनधर्म को उत्तम प्रकार सुन कर भी अपनी प्रकृति को अर्थात् मिध्यात्व को नहीं छोड़ता है। जैसे ज्ञाकर से मिले हुवे दूध को पीता हुवा भी सर्प ज़हर नहीं छोड़ देता है।

मिच्छतछण्णदिही दुद्धीए रागगहगहिय चितेहिं। धम्मं जिणपणत्तं अभव्वजीवो ण रोचेदि ॥ १३९ ॥

मिथ्यात्वछन्नदृष्टिः दुद्धी रागग्रहग्रहीत चित्तैः। धर्म जिनप्रणीतम् अभव्यज्ञीतो न रोचयति ॥

अर्थ-मिध्यात्व से ढका हुआ है दर्शन जिसका ऐसा दुर्बुद्धि अभव्य जीव राग रुपी पिज्ञाच से पकड़े इवे मन के कारण जिनेन्द्र प्रणीत धर्म में रुचि नहीं करता है।

कुच्छिय धम्मम्मरओ कुच्छिय पाखिण्डभत्ति संजुत्तो । कुच्छिय तपं कुणन्तो कुच्छिय गइ भायणो होई ॥ १४० ॥

कुत्सित धर्मेरतः कृत्सितपाखाण्ड भक्ति संयक्तः। कुत्सिततपः कुर्वेन् कुत्सितगति भाननं भवति ॥

अर्थ-जो कुत्सित, निन्दित धर्म में तत्वर है, खोटे पाखण्डियाँ की भक्ति करता है और खोटे तप करता है वह खोटी गति पाता है।

इयमिच्छत्तावासे कुणय क्रसच्छेहि मोहिओ जीवो । भिभो अणाइ काळं संसार धीरे चितेष्ठि ॥१४१॥

इति मिथ्यात्वावासे कुनय कुशास्त्रैः मोहितो जीवः । भ्रान्तः अनादि कालं संसारे धीर चिन्तय ॥

अर्थ-इस प्रकार कुनयों और पूर्वापर विरोधों से भरे हुवे कु-ज्ञास्त्रों में मोहित हुवे जीवने अनादि काल से मिथ्यात्व के स्थान रूपी संसार में अमण किया सो हे धीर पुरुषों ? तुम विचारो

पासंडीतिणिसया तिसिंह भेयाउममा मुत्तूण। रुंभाई मण जिणममें असप्पछावेणार्कं वहुणा ॥१४२॥

# ( १०१ )

पाखिण्डनः त्रिणिशतानि त्रिषष्ठिःभेदा तन्मार्गं मुक्त्वा । रुन्द्धि मनो जिनमार्गे असत्प्रछापेन किं वहना ॥

अर्थ—भो आत्मन् ? तुम ३६३ तीन से तिरेषठ पाखण्डी मार्ग को छोड़कर अपने मन को जिन मार्ग में स्थापित करो यह संक्षेप वर्णन कहा है निरर्थक बहुत बोलने से क्या होता है।

जीव विमुक्तो सवओ दंसण मुक्तोय होइ चलसवओ । सवओ लोय अपुज्जो लोडत्तरयाम्म चल सवओ ॥१४३॥

जीवविमुक्तः शवः दर्शनमुक्तश्च भवति चलशवकः । शवको लोकापूज्यः लोकोत्तरे चलशवकः ॥

अर्थ — जीव रहित द्वारीर को दाव (सुरदा) कहते हैं और सम्यग्दर्शन रहित जीव चलदाव अर्थात् चलने फिरमे वाला सुरदा है, लोक में मृतक अनादरणीय अर्थात् पास रखने योग्य नहीं है उसकी जला देते हैं या गाड़ देते हैं तैसे ही चलदाव अर्थात् मिथ्या हुई जीव का लोकोत्तर में अर्थात् परभव में अनादर होता है भावार्थ नीच गति पाता है।

जह तारायण चंदो मयराओं मयकुछाण सन्वाणं । अहिओ तहसम्मत्तो रिसि सावय दुविहधम्माणं ॥१४४॥

यथा तारकाणां चन्द्रः मृगराजो मृगकुळानां सर्वेषाम् । अधिकः तथा सम्यक्त्वम् ऋषिश्रावक द्विविधधर्माणाम् ॥

अर्थ — जैसे ताराओं के मध्य में चन्द्रमा प्रधान हैं और जैसे समस्त वन के पशुओं में सिंह प्रधान है तैसे सुनि श्रावक सम्बन्धी दोनों प्रकार के धर्मी में सम्यक्त्व प्रधान है।

जह फाणिराओ रेहड़ फणमणि माणिक्किकरण परिष्किरिओं तह विमल्जदंसणधरो जिणभत्ती प्रवयेण जीवो ॥१४५॥ यथा फणिराजो राजते फणमाणि माणिक्यिकिरणपरिस्फुरितः तथा विमल्लदर्शनधरः जिनमक्तिः प्रवस्त्वे जीवः॥

#### ( १०२ )

अर्थ — नांग कुमारों के इन्द्र को फिणराज कहते हैं उसके सह-स्त्रफण हैं प्रत्येक फण में मिण हैं प्रंतु मध्य के फण में माणिक मिण सर्वोत्तम है इसकी किरणों से विस्फुटित हुआ फिणराज शोभायमान होता है तैसे ही निर्मल सम्यग्दर्शन का धारक जिनेन्द्रमक्त जीव जैनसिद्धान्त में शोभायमान होता है।

जहतारायणसहियं ससहरिबम्बं ख्वण्डले विमले । भाविय तव वय विमलं जिणलिंक्कं दंसण विसुद्धं ॥१४६॥ यथा तारागणसहितं शशधरिबम्बं खमण्डले विमले । भावित तपेक्षतविमलं जिनलिक्कं दर्शन विशुद्धम् ॥

अर्थ — जैसे निर्मल आकाश में तारागण सहित चन्द्रमा का बिम्ब शोभायमान होता है तैसे ही जिनमत में तपश्चरण और ब्रतीं से निर्मल तथा सम्यग्दर्शन से शुद्ध ऐसा जिन लिङ्ग (दिगम्बर वेष) शोभित होता है।

इयणाउं ग्रुणदोसं दंसणरयणं धरेह भावेण । सारंग्रुणरयणाणं सोवाणं पढम मोक्खस्स ॥१४७॥

इति ज्ञात्वा गुणदेषं दर्शनरत्नं घरतभावेन । सारं गुणरत्नानां सोपानं प्रथमं मोक्षस्य ॥

अर्थ — भो भव्यजनो ? आप इस प्रकार सम्यक्त और मि-ध्यात्व के गुण और दोषों को जान कर सम्यक्त्त्रंन रुपी रत्न को भाव सिंहत घारण करो जो कि समस्त गुण रत्नों में सार (प्रधान) है और मोक्ष मन्दिर की प्रथम सीढी है।

कत्ता भोइ अम्रुत्तो सरीरिमत्तो अणाइणिहणोय । दंसणणाणवडग्गो णिहिद्दोजिणवर्सिदेहिं ॥१४८॥

कर्त्ता भोगीअमूर्तः शरीरमात्रः अनादिनिधनश्चः । दर्शनज्ञानोपयोगः निर्दिष्टो जिनवरेन्द्रैः ॥

#### ( १०३ )

अर्थ — यह जीव शुभ अशुभ कमों का तथा आत्मीक भावों का कर्त्ता है, उन कमों के फलों का तथा आत्मीक परिणामों का भोगने वाला है अमूर्तीक है शरीर प्रमाण है अनादिनिधन ( अनादि अनन्त ) है और दर्शनोपयोग और ज्ञानोपयोग सहित है।

दंसणणाणावरणं मोहणियं अंतराइयं कम्मं । णिट्ठविद्दभविय जीवो सम्मं जिणभावणाजुत्तो ॥१४९॥ दर्शन ज्ञानावरणं मोहनीयमन्तरायं कम्मं । निष्टापति भव्यजीवः सम्यग्जिनभावनायुक्तः ॥

अर्थ — समीचीन जिन भावना सहित भन्य जीव ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, और अन्तराय इन चारों घाति या कर्मी का नाश करते हैं।

वळसौक्ख णाणदंसण चत्तरिवि पायडाग्रुणाहोति । णहेघाइचडके लोयालोयं पयासेदि ॥१५०॥ वलसौख्यं ज्ञानंदर्शनं चत्वारोपि प्रकटा गुणा भवन्ति । नष्टे घातिचतुष्के लोकालोकं प्रकाशयाति ॥

अर्थ — उन घातिया कर्मों के नाज्ञ होने पर अनन्तवल अन-न्तसुख अनन्तक्षान अनन्तदर्शन यह आत्मीक चारांगुण प्रकट होते हैं और उनके बान में लोक अलोक प्रकाशित होते हैं।

णाणीसिव परमेटी सन्वण्ह् विण्हु चउम्रहो बुद्धो । अप्पोवियपरमप्पो कम्मविम्रकोय होइफुडम् ॥१५१॥

ज्ञानीशिवः परमेष्ठी सर्वज्ञाविष्णुः चतुर्मुखोबुद्धः । आत्मापि च परमात्मा कर्मविमुक्तश्च भवति स्फुटम् ॥

अर्थ--यह संसारी आत्मा ही सम्यग्दर्शनादिक के निंमित्त से कर्म बन्ध रहित होकर परमात्मा होता है जिसको ज्ञानी, ज्ञिब, पर-मेष्ठी, सर्वज्ञ, विण्णु, चतुर्मुख, बुद्ध, कहते हैं।

#### ( १०४ )

इयघाइकम्ममुको अट्ठारसदोस विज्ञिओ सयलो । तिहुवण भवण पईवो देउमम उत्तमं वोहं ॥१९२॥

इति बातिकर्ममुक्तः अष्टादशदोषवर्डिनतः सकलः । त्रिभुवन भवनप्रदीपः ददातु मह्ममुक्तमं बोधम् ॥

अर्थ—इस प्रकार घातिया कर्मों से रहित, श्रुधादिक अठारह दोषों से वर्जित परमौदारिक शरीर सहित और त्रिलोक रूपी मन्दिर के प्रकाशने में दीपक के समान श्रीअर्हत देव मुझे उत्तम बोध देवो !

जिणवर चरणांबुरुहं णमंतिजे परमभत्तिएएण । तेजम्मवेछिमुलं खणन्ति वरभावसच्छेण ॥१५३॥

जिनवर चरणाम्बुरुहं नमन्तिये परमभक्तिरागेन । तेजन्मवङ्कीमूळं खर्नान्त वरभावराखेण ॥

अर्थ — जो भव्यजीव परम भंक्ति और अपूर्व अनुराग से जिने-हैंद्रेदेव के चरण कमलों को नमस्कार करते हैं ते पुरुष उत्तम परिणाम रूपी हथियार से संसार रूपी बेलि की जड़ को खोदत हैं अर्थात् मि-ध्यात को नाश करते हैं।

जहसालिलेण णलिप्पइ कमिलिणिपत्तं सहावपयडीए । तह भावेण णलिप्पइ कसाय विसएहिं सप्पुरुसो ॥१५४॥ यथा सालिलेन न लिप्यते कमिलिनीपत्रं स्वभावप्रकृत्या । तथा भावन नलिप्यते कपायविषयैः सत्पुरुषः ॥

अर्थ — जैसे कमिलनी के पत्र को स्वामाय से ही जल नहीं लगता है तैसे ही सत्युरुष अर्थात् सम्यगदृष्टि जिन मिक भाव सहित होने से कषाय और विषयों में लिप्त नहीं होते हैं।

तेविय भणामिइंने सयल कलासीलसंजनगुणेहिं। वहुदोसाणावासो सुमलिण चित्तोणसावयसमासो ॥१९५॥ तेनापि भणामिअहं ये सकलकलाशील संयमगुणैः। वहुदोपाणामावासः सुमलिनचित्तः न श्रावकसमः सः॥

# ( १०५ )

अर्थ---हम उनहीं को सुनि कहते हैं जो समस्त कछ। शीछ और संयम आदि गुणों सहित हैं। और जो बहुत दोषों के स्थान हैं और अत्यन्त मिलन चित्त हैं वे बहुक्षिये हैं श्रावक समान भी नहीं हैं।

ते भीर वीर पुरुसा खमदमखगोणविष्कुरंतेण । दुज्जय पवल्ठबद्धदर कसायभडणिजिया जेहिं ॥१५६॥ ते भीर वीर पुरुषाः क्षमादमखङ्गेन विस्कुरता । दुर्जय प्रवल्लबद्धर कषाय मटा निर्जिता थैः ॥

अर्थ — वही धार वीर पुरुष हैं जिन्हों ने क्षमा, दम रुपी तीक्षण खड़्न (तलवार) से कठिनता से जीतेजाने योग्य बलवान और बल से उद्धत ऐसे कषाय रूपी सुभटों को जीत लिया है। भावार्थ जो कषायों को जीतते हैं वह महान योधा हैं, संप्राम में लड़ने वाले योधा नहीं हैं—

धण्णाते भयवान्ता दंसण णाणग्गपवरहच्छेहिं। विसय मयरहरपिडया भवियाजत्तरियाजेहिं॥१५७॥ धन्यास्ते भयवान्ता दर्शनज्ञानाग्रप्रवरहस्ताभ्याम्। विषयमकरधरपितताः भव्याउत्तारितायैः॥

अर्थ-विषय रूपी समुद्र में डूवे हुए भव्य जीवों को जिन्होंने दर्शन क्षान रूपी उत्तम हाथों से निकाल कर पार किया है वे भय रहित भगवान धन्य हैं प्रशंसनीय हैं।

मायावेछि असेसा मोहमहातरुवरिम्भिआरूटा । विसय विसफुछफुछिय छुणंति मुणिणाणसच्छेहिं ॥१५८॥ मायावछीमशेषां मोहमहातरुवरे आरुटाम् । विषय विषपुष्पपुष्पितां छुनन्तिमुनयः ज्ञानशस्त्रैः ॥

अर्थ-दिगम्बर सुनि समस्त मायाचार रूपी बेलि को जो मोह रूपी महान वृक्ष पर चढ़ी हुई है और विषय रूपी जहरीले फूलों से फूली हुई है सम्यग हान रूपी शक्ष से काटते हैं।

१४

## ( १०६ )

भोहमयगारवेहिं यमुकाजे करूण भावसंजुता । ते सव्वदुरियखंभं हणाँति चारित्तखग्गेण ॥१५९॥ मोहमद्गारवैः च मुक्ताये करुणाभावसंयुक्ताः । ते सर्वदुरितस्तंभं धन्ति चारित्र खड्गेन ॥

अर्थ-मोह अर्थात् पुत्र मित्रं किलत्र धन आदि पर बस्तुओं में स्नेह करना। मद अर्थात् झान आदि के प्राप्त होने पर गर्व करना। गारव अर्थात् अपनी बड़ाई प्रकट करना, जो मुनिवर इन से अर्थात् मोह मद गारव से रहित हैं और करुणा भाव सहित हैं वेही मुनि चारित्र क्यी खड़्न से समस्त पाप रूपी स्तम्भ को हुने हैं।

गुणगणमणिमालाए जिणभयगयणेणि सायरप्रुणिदो । ताराबलि परि कालिओ पुण्णिम इँदुव्व पवणयहे ॥१६०॥ गुणगण मणि मालया जिनमत गगने निशाकर मुनीन्द्रः । ताराबलि परिकलितः पूर्णिमन्दुरिव पवनपथे ॥

अर्थ — जैसे आकाश में तारा नक्षत्रों से वेष्टित पूर्णमासी का चन्द्रमा शोभायमान होता है तैसे ही जिन शासन रुपी आकाश में गुण समृह अर्थात् २८ मूळ गुण १० धर्म ३ गुप्ति ८४ लाख उत्तर गुण की मणिमाला से मुनीश्वर रुपी चन्द्रमा शोभायमान होते हैं।

चक्कहर राम केसव सुरवर जिण गणहराई सौक्खाई। चारण सुणिरिद्धिओ विसुद्ध भावाणरा पत्ता ।।१६१॥ चक्रघरराम केशव सुरवर जिनगणधरादि सौरूयानि । चारण मुणि ऋदीः विशुद्ध भावा नरा प्राप्ताः ॥

अर्थ — विशुद्ध भावों के धारक सुनिवर ही चक्रवर्ती, राम, बासुदेव, इन्द्र, अहमिन्द्र, अक्टिन, गणधर, आदि उत्तम पदों के सुखों को तथा चारण सुनियों की ऋद्धि (आकाशगामिनी आदि ६४ ऋदि ) को प्राप्त हुव हैं।

सिव मजरामरिकंग मणेवम मुत्तमपरम विमलमतुलं। पत्तावर सिद्धिमुंह जिण भावण भाविया जीवा ॥१६२॥

#### ( १०७ )

शिवमनरामर लिङ्ग-मनुषम मुत्तमं परमविमल मतुलम् ।
प्राप्ता वरं सिद्धिमुखं जिन भावना भाविता जीवाः ॥
अर्थ---जो जिन भावना सिहत हैं ते ही जीव उस उत्तम मोक्ष सुख को पाते हैं जोकि कल्याण स्वरूप हैं, जरा और मरण रहित होना जिसका चिह्न हैं, जो उपमा रहित है, उत्तम है अत्यन्त निर्मल और अनन्त हैं,

तेमे तिहुवण पाँदैया सिद्धासुद्धाणिरंजणाणिचा । दिंतु वरभाव सुद्धिं दंसणणाणे चिरेत्तेय ॥१६३॥ ते मे त्रिभुवन महिता सिद्धा शुद्धा निरञ्जनानित्या । दृद्तु वरभावशुद्धिं दर्शनज्ञाने चारित्रे च ॥

अर्थ — जो कर्ममल से शुद्ध हो चुके हैं और नवीन कर्म बन्ध रहित हैं नित्य हैं और तीनों जगत में पूज्य हैं ते जगत प्रसिद्ध सिद्ध परमेशी मेरे दर्शन झान और चारित्र में उत्तम भावशुद्धि देवें।

किं जंपिएण वहुणा अच्छोधम्भोय काममोक्लोय । अण्गेविय वावारा भावम्मि परिद्विया सुद्धे ॥१६४॥

किं जल्पितेन बहुना अर्थोधर्मश्च कामामोक्षश्च । अन्येपि च व्यापारः मावपरिस्थिताशुद्धे ॥

अर्थ — बहुत कहने से क्या अर्थ [ धन संपत्ति ] धर्म [ मुनि श्रावकधर्म ] काम [पञ्चिन्दिय सुख दायक इष्ट भोग] मोक्ष [समस्त कर्मों का अत्यन्त अभाव] इत्यादि अन्य भी व्यापार ते सर्व ही शुद्ध भावों में तिष्ठं हैं अर्थात् शुद्ध भाव होने से ही सिद्ध हो सकते हैं अशुद्ध भावों से नहीं।

इयभावपाहुडिमणं सव्वबुद्धेहिं देसियं सम्मं । जो पढइ सुणइ भावइ सो पावइ अविचळं ठाणं ॥१६५॥ इति भावप्रभृतिमदं सर्वेबुद्धैः देशितं सम्यक् । यः पठाति श्रुगोति भवयति सप्रामोति अविचळं स्थानम् ॥

## ( १०८ )

अर्थ--इस प्रकार यह भाव प्राभृत श्रीसर्वश्चदेव ने सम्यक्ष्रकार उपवेशा है तिसको जो भव्य जीव पढ़े हैं सुने हैं भावना कर हैं वह अविचल स्थान अर्थात् [ मोक्ष स्थान ] को पावे हैं।

**---•**⊙•---

# छटा पाहुड़ । मोक्षप्राभृतम् ।

णाणमयं अप्पाणं उपल्रद्धं जेण झडिय कम्मेण । चडळणय परदव्वं णमोणमो तस्स देव्वस्स ॥ १॥

ज्ञानमय आत्मा उपलब्धो येन क्षितकर्मणा । त्यक्ता च परद्रव्यं नमोनमस्तस्मै देवाय ॥

अर्थ-क्षय कर दिये हैं द्रव्यकर्म भावकर्म और नो कर्म जिस ने ऐसा जो आत्मा परद्रव्यों को छोड़कर ब्रानमय आत्मस्वरूप को प्राप्त हुआ है तिस आत्मस्वरूप देव को मेरा नमस्कार होयो।

णिक्षण य तं देवं अणन्तं वरणाण दंसणं सुद्धं । बोच्छं परमप्पाणं परमपर्यपरम जोईणं ॥ २ ॥

नत्वा च तं देवं अनन्तवरज्ञानदर्शनं शुद्धम् । वक्ष्ये परमात्मानं परमपदं परमयोगिनाम् ॥

अर्थ — अनन्त और उत्तम है ज्ञानदर्शन जिनमें, शुद्ध परमात्म-स्वरूप और उत्कृष्ट है पद जिनका ऐसे देव को नमस्कार करके परमयोगियों के प्रति शुद्ध अनन्तदर्शन ज्ञानस्वरूप और उत्कृष्ट पदधारी ध्येयरूप परमात्मा का वर्णन करूंगा।

जं जाणऊण जोई जो अच्छो जोइऊणअणवरयं । अव्वावाहमणंतं अणोवमं हवड णिव्वाणं ॥ ३ ॥

यद् ज्ञात्वा योगी यमर्थे युक्त्वा अनवरतम् । अन्याबाधमनन्तम् अनुषमं भवति निर्वाणम् ॥

#### ( १०%, )

अर्थ — योगी जिस परमात्मा को जानकर और उस परमतत्व को निरम्भर ध्यान में लाकर निर्वाध अनन्त और अनुपम ऐसे निर्वाण (मोक्ष) को पाते हैं। अर्थात् उस परमात्म ध्यान से मुक्ति होती है।

ति पयारो सों अप्पा परमन्तर बाहिरोहु देहीणं।
तच्छपरो झाइज्जइ अन्तोवाएण चयहि वहिरप्पा ।। ४ ॥
त्रिप्रकारः स आत्मा परमन्तरबहिः स्फुटं देहीनाम्।
तत्र परं ध्यायस अन्तरुपायेन त्यज वहिरात्मन्त ।।

अर्थ -- आत्मा तीन प्रकार है परमात्मा १ अन्तरात्मा २ । और बहिरात्मा ३ । तिन में से अन्तरात्मा के उपाय से परमात्मा को ध्यावो और बहिरात्मा को छोड़ो ।

अक्लाणि पहिरप्पा अन्तर अप्पाहु अप्पसङ्क्ष्पो । कम्मकलङ्काविमुक्तो परमप्पा भण्णए देवो ॥ ५ ॥ अक्षाणि वहिरात्मा अन्तरात्मा स्फुटं आत्मसङ्कल्पः । कम्कलङ्काविमुक्तः परमात्माभण्यते देवः ॥

अर्थ-अांख नाक आदि इन्द्रियां विहरात्मा हैं अर्थात् इन्द्रियों को ही आत्मा मानने वाला विहरात्मा है, आत्मसङ्कृत्प अर्थात् भेदहान अन्तरात्मा है।

भावार्थ — जो आत्मा को दारीर से भिन्न मानता है वह अन्त-रात्मा है, और जो कर्मकपी कल्रङ्क से रहित है वह परमात्मा है, वही देव है।

मलरहिओ कलचत्तो अणिन्दओ केवलोविसुद्धपा। परमेद्वीपरमजिणो सिवङ्करो सासओ सिद्धो ॥ ६ ॥ मलरहितः कलत्यक्तः अनिन्द्रियः केवलोविशुद्धात्मा। परमेष्ठी परमजिनः शिवङ्करः शास्वतः सिद्धः॥

#### ( ११० )

अर्थ — यह परमात्मा कर्ममल रहित है, श्रीर रहित है, इन्द्रिय हान रहित है अर्थात् जिसको विना इन्द्रियों के हान होता है, अथवा निन्दारहित है अर्थात् प्रशंसनीय है, केवल हानमयी है, परम पद अर्थात् मोक्षपद में तिष्टे हैं, परम अर्थात् उत्कृष्ट जिन है शिव अर्थात् मंगल तथा मोक्ष को करे है, अविनाशी और सिद्ध स्वरूप है।

आरुह्वि अन्तरप्पा वहिरप्पा छण्डिऊपितिविहेण । झाक्टजइ परमप्पा उवइट्टं जिणवरिं देहिं ॥ ७ ॥ आरुह्य अन्तरात्मनं वहिरात्मानं त्यक्त्वात्रिविधेन । ध्यथेत परमात्मानं उपविष्ट जिनवरेन्द्रैः ॥

अर्थ-मन वचन काय से वहिरात्मा को छोड़ाकर अन्तरात्मा का आश्रय लेकर परमात्मा को ध्यावो ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

वहिरत्थेफुरियमाणो इन्दिय दारेण णियसरुवचओः । णियदेहं अणाणं अज्जव सदि मृहादिट्टीओ ॥ ८ ॥ वहिरत्थें स्फुरितमनाः इन्द्रिय द्वारेण निजस्वरूप च्युतः । निजदेहम् आत्मान अध्यवश्यति मृहदृष्टिः ॥

अर्थ — इन्द्रियों के निभित्त से स्त्री पुत्र घन धान्य यह भूमि आदिक वाह्य पदार्थों में लगा हुवा है मन जिसका इसी से निज आत्मस्वरूप से छुटा हुवा यह मिथ्या दृष्टि पुरुष निज द्वारीर में ही आत्मा को निश्चय करे है अर्थात् द्वारीर को ही आत्मा समझे है।

णियदेह सरिस्सं पिछिऊण परविग्गहं पयत्तेण । अचेयणं पि गहियं झाइज्जइ परमभाएण ॥ ९ ॥ निजदेहसदृशं दृष्ट्वा परविष्रहं प्रयत्नेन । अचेतनमपि गृहीतं ध्यायते परमभेदेन ॥

अर्थ-चेतनारहित और श्ररीर से अत्यन्त भिन्न स्वरूप आत्मा कर ब्रहण किया एसे परपुरुषों के शरीर को अपनी देह (श्ररीर) के समान जानकर उसको (अनेक) प्रयत्नों कर ध्यावे है।

## ( १११ )

भावार्थ--मिथ्या दृष्टि (विहरात्मा) जैसे अपने देह को आत्मा जाने है तैसेही पर के देह को पर का आत्मा जाने है।

सपरज्झवसाएण देहेसुय अविदियच्छ अप्पाणं । सुअ दराई विसए पणुयाणं वद्दए मोहो ॥ १० ॥ स्वपराध्यवसायेन देहेषु च अविदितार्थात्मनाम् । सुतदारादि विषये मनुजानां वर्तते मोहः ॥

अर्थ —पर पदार्थ अर्थात् शरीरादि में अपने आप को निश्चय करना सो स्वपराध्यवसाय है। नहीं जाना है जीवादि पदार्थों का स्वरूप जिन्होंने ऐस मनुष्य का मोह उस स्वपराध्यवसाय से पुत्र किलत्र आदि विषयों में बढ़े है।

मिच्छाणाणेसुर ओ मिच्छाभावेण भाकिओ सन्तो । मोहोदएण पुणरावि अङ्गं सं मण्णए मणुओ ॥ ११ ॥ मिथ्याज्ञानेषु रतः मिथ्याभावेन भावितः सन् । मोहोदयेन पुनरिष अङ्गं स्वं मन्यते मृनुजः ॥

अर्थ-यह मनुष्य मिथ्याञ्चान में तत्पर होता हुवा, मिथ्याभाव अनुवासित अर्थात गन्धित होता है फिर मोह के उदय से द्वारीर को आपा जाने हैं।

भावार्थ — अमहीत मिथ्यात्व से महीत फिर महीत से अम-हीत मिथ्यात्व होता रहता है।

जोदेहेणिरवेक्खो णिदन्दो णिम्ममो णिरारम्भो । आदसहावेसुरओ जो इ सो छहहि णिव्वाणं ॥ १२ ॥ यः वेहेनिरपेक्षः निदन्दः निर्ममः निरारम्भः ।

आत्मस्वभावे सुरतः योगीस रुभते निर्वाणम् ॥

अर्थ--जो योगीश्वर देह में निरपेक्ष अर्थात उदासीन है कलह अर्थात लड़ाई झगड़े से रहित है अथवा स्त्री भोगादिक से रहित है परम पदार्थों में ममकार अर्थात अपनायत नहीं करता है और असि

### ( ११२ )

मिल कृषि विद्या विणज्य सेवा आदिक आरम्भों को भी नहीं करता है किन्तु आत्मस्वभाव में अत्यन्त लीन है वह निर्वाण को पावे है।

परदन्वरओ वज्झइ विरओ मुच्चेइ विविहसम्पेहिं। एसो जिण उपदेसो सयासओ वन्ध्रमोक्लास्स ॥ १३ ॥

परद्रव्यरतः वध्यते विरतः मुश्चति विविधकर्मभिः।

एष जिनोपदेशः समासतः बन्धमोक्षस्य ॥

अर्थ — जो पग्द्रव्यों में प्रीति करता है वह कर्मों से बन्घता है और जो उनसे विरक्त रहता हैं वह समस्त कर्मों से छटता है यह बन्ध और मोक्ष का स्वरूप संक्षेप से जिनेन्द्रदेव ने उपदेश किया है।

सद्दब्दरओ सवणो सम्भाइट्टी हवेहणियमेण । सम्भत्त परिणदोषुण खवेह दुटटुकम्माई ॥ ९४ ॥ स्वद्रब्यरतः श्रमणः सम्यग्दृष्टिर्भवति नियमेन । सम्यक्त्व परिणतः पुनः क्षिपते दुष्टाष्टकर्माणे ॥

अर्थ — जो सुनि अपने आत्मीक द्रव्य में लीन है वह अवश्य सम्यग्दष्टि है वहीं सम्यक्त के साथ परणत होता हुवा दुष्ट अष्ट कर्मों का क्षय करें है ॥ १४॥

जा पुण परदव्वरओ भिच्छादिटी हवेइ सो साहु । भिच्छत्त परिणदो पुण वज्झिद दुट्टहरूम्बेहिं ॥ १५ ॥

यः पुनः परद्रव्यरतः मिथ्यादृष्टिभवति स साधुः मिथ्यात्वपरिणतः पुनः बध्यते दृष्टाष्टकर्मभिः॥

अर्थ—जो साधु परद्रव्यों में लीन है वह मिथ्या हिष्ट है और मिथ्यात्व से परणत हुवा दुष्ट अष्ट कमों से वन्धता है।

परदञ्वादो सुगइ सद्दञ्वादोहु सुगाह हवई । इय णाऊण सदञ्वे कुणह रई विरइ इयराम्म ॥ १६ परद्रव्यात् दुर्गतिः स्वद्रव्यात् स्फुटं सुगतिः भवति । इति ज्ञात्वा स्वद्रव्ये कुरुत रतिं विरति मितरिसम्म ॥

#### ( ११३ )

अर्थ-परद्रव्य से दुर्गति और स्वद्रव्य से सुगति (मोक्ष) होती है ऐसा जान कर अपने आत्मीक द्रव्य में प्रीति करो और अन्य (बाह्य) पदार्थों में विरति अर्थात् विरक्तत करो।

आदसहावा वण्णं सञ्चिता चित्तिमिस्सियं हवदि । तं परद्वतं भणियं अविक्छदं सव्वद्रसीहिं ॥ १७ ॥ आत्मस्वभादन्यत् सचित्ताचित्तिमिश्रितं भवति । तत् परद्वत्यं भणितम्-अवितथं सर्वदर्शिभिः ॥

अर्थ—जो आत्मस्वरूप से अन्य है ऐसे सचित्त अर्थात् पुत्र कलत्रादिक और अचित्त अर्थात् धन धान्य आदिक और मिश्रित अर्थात् आभूषण स्वित स्त्री आदिक पदार्थ सर्वही पर द्रव्य है ऐसा सर्वत्र देव ने सत्यार्थ वर्णन किया है।

दुष्टढ कम्म रहियं अणोवधं णाणाविग्यहं णिश्चं। सुद्धं जिणोहे कहियं अप्पाणं हवदि सद्द्वं ॥ १८ ॥ दुष्टाष्ट कर्म राहितम् नषमं ज्ञानवित्रहं नित्यम्। शुद्धं जिनैः कथितम्, आत्मा मवति स्वद्रत्यम्॥

अर्थ — दुष्ट ज्ञानावरणादिक आठ कर्मों से रहित अनुपम् ज्ञान ही है शरीर जिसका, अधिनश्यर शुद्ध अर्थात् कर्म कल्र्ङ्करहित केवल ज्ञानमयी आत्मा और स्वद्रव्य है ऐसा जिनेन्द्र देवने कहा है।

जे झायंति सद्व्वं परद्व्वं परंग्रहा दु सुचिरता।
ते जिणवरा णमग्गं अणुल्यगा लहि णिव्वाणं ॥ १९ ॥
ये ध्यायन्ति स्वद्रव्यं परद्रव्य पराङ्मुखास्त सुचरित्राः।
ते जिनवराणां मार्गमनुल्यना लभन्ते निर्वाणम् ॥

अर्थ—जो पर पदार्थों से परांमुख और उत्तम चारित्र के धारक साधु स्वद्रव्य को अर्थात् अपनी आत्मा को ध्यावें हैं वेजिनेंद्र देव के मार्ग में लगेहुवे अवस्य निर्वाण को पावें हैं।

जिणवरमएण जोई झाणे झाएइ सुद्धमप्पाणं । जैण लहाँहे णिव्याणं ण लहाँहे किं तेण सुरलोयं ॥ २०

## ( ११४ )

जिनवर मतेन योगी ध्याने ध्यायति शुद्धमात्मानम् । येन रूमते निर्वाणं न रूपते किं तेन मुस्लोकम् ॥

अर्थ—योगी ध्यानी सुनि जिनेन्द्र देव के मत के द्वारा ध्यान में गुद्ध आत्मा को ध्याकर निर्वाण पद को पावे हैं तो क्या उस ध्यान से स्वर्गलोक नहीं भिलता अर्थात् अवस्य मिलता है।

जो जाइ जोयणसयं दिय हेणेकेण छेवि गुरु भारं। सो किं कोसद्धं पिहु णसक्षए जाहु भ्रुवणयछ ॥ २१ ॥ यो यति योजनशतं दिनैनेकेन छात्वा गुरु भारम्। स किं कोशर्धमपि स्कुटंन शक्यते यातुं भृवनतछे॥

अर्थ — जो पुरुष भारी बोझ लेकर एक दिन में सौ १०० योजन तक चलता है तो क्या वह आधा कोश जमीन पर नहीं जा सकता है १। इसी प्रकार जो ध्यानी मोक्ष को पा सकता है तो क्या वह स्वर्गादिक अभ्युदय को नहीं पा सक्ता है ?

जो कोडिएन जिप्पइ सुहटो संगाम एहि सन्त्रेहि। सो किं जिप्पई इक्षिणरेण संगामए सुहडो॥ २२॥

यः कोटीः जीयते सुभटः संप्रामे सर्वैः । स किं जीयते एकेन नरेण संप्रामें सुभटः ॥

अथे — जो सुभट (यांघा) संवाम में समस्त करोड़ों योघा-ओं को एक साथ जीते है वह सुभट क्या एक साधारण मनुष्य से रण में हार सकता है ? अर्थात् नहीं। जो जिन मार्गी मोक्ष के प्रति बन्धक कमों का नाश करे है वह क्या स्वर्ग के रोकने वाले कमों का नाश नहीं कर सके है।

सम्मं तवेण सच्वे। विपावए तहावे झाण जोएण । जो पावह सो पावह परलोए सासयं सोक्खं ॥ २३ ॥

स्वर्गे तपसा सर्वोऽपि प्राप्नोति तत्रापि ध्यान योगेन । यः प्राप्नोति स प्राप्नोति पग्लोके शास्वतं सील्यम् ॥

#### ( ११% )

अर्थ - तपश्चरण करके स्वर्ग को सर्व ही भव्य अभव्य तथा जिनधर्मी अन्य धर्मी भी पाव हैं तथापि जो ध्यान के योग से स्वर्ग पावें हैं वह परलोक में अविनइवर सुख को पावें हैं।

अइसोहण जीएण सुद्धं हेमं हवेइ जह तह यं। कलाई लढ़ीए अप्या परमप्पओ हवदि ॥ २४ ॥ अति शोधन योगेन शुद्धं हेम भवति यथा तथाच । कालादि लब्धवा आत्मा परमात्मा भवति ॥

अर्थ-जैसं सुवर्ण पापाण उत्तम शोधन सामिग्री के निमत्त से निर्मल सर्वण बनजाता है तैसे ही कालादिक लब्धिओं को पाकर यह संसारी आत्मा परमात्मा हो जाता है।

वर वयतवे।हे सम्गो मादक्खं होड णिरय इयरेहिं। छाया तबिद्याणं पहिचालं ताण ग्रह भेयं।। २५ ॥ वरं त्रत तपोभिः स्वर्गः मा दःखं भवतुनरके इतरैः । छाया तपस्स्थितानां प्रतिपालयतां गरु भेदः ॥

अर्थ - बत और तप से स्वर्ग होता है यह तो अच्छी बात है परंतु अव्रत और अतप से नरक विषे दुख नहीं होना चाहिये, छाया और धूप में बैठने वाला के समान वत और अवतों के पालनेबालों में बड़ा भेद है।

भावार्थ-छाया में बैठने वाला मनुष्य सुख पावे हैं तैसे ही व्रत पालन करने वाला स्वर्गादिक सुख पावं है और धूप में बैठने बाला मनुष्य दुख पावे है तैसे ही अवतों को आचरण करने वाला अर्थात् हिंसा आदिक करनेवाला दुःख पावे है इन दोनों में बड़ा भारी भेट हैं। एसा समझ कर व्रत अङ्गीकार करो।

जो इच्छदि निस्सरिदुं संसार महण्णवस्स रुइस्स । कमि धणाण डहणं सोझायइ अप्पयं सुद्धं ॥ २६ ॥ य इच्छाति निस्मृतं संसार महार्णवस्य रुद्रस्य । केमन्धनानां दहनं स ध्यायति आत्मानं शुद्धम् ॥

## ( ११६ )

अर्थ — जो पुरुष श्रातिविस्तीर्ण (अधिक चोड़ाई बाले ) संसार समुद्र से निकलने की इच्छा करे है वह पुरुष कम रूपी इन्धन की जलाने के लिये जैसे तैसे शुद्ध आत्मा को ध्यावे।

सन्ते कसाय मुत्तं गारवमयराय दोस वामोहं। छोय विवहार विरदो अप्पा झाएइ झाणत्थो ॥ २७॥ सर्वान् कषायान् मुक्त्वा गारवमदराग द्वेष व्यामोहम्। छोकव्यवहार विरतः आत्मानं ध्यायति ध्यानस्थः॥

अर्थ — समस्त क्रोधादिक कषायों को और वड़प्पन, मद, राग द्वेष व्यामोह अथवा पुत्र मित्र स्त्री समृद्द को छोड़कर लोकव्य-वहार से विरक्त और आत्म ध्यान में स्थिर होता हुवा आत्मा को ध्यावे।

मिच्छत्तं अण्णाणं पावं पुण्णं चएइ तिविहेण । मोणव्वएण जोई जोयच्छो जोयए अप्पा ॥ २८ ॥ मिथ्यात्वमज्ञानं पापं पुण्यं च त्यक्त्वा त्रिविधेन । मौन ब्रतेन योगी योगस्थो योजयति आत्मानम् ॥

अर्थ — योगी सुनीइवर मिथ्यात्व अज्ञान पाप और पुण्य बन्ध के कारणों को मन बचन काय से छोड़ि मौनव्रत धारण कर योग में (ध्यान में ) स्थित होता हुवा आत्मा को ध्यावे है।

जं मया दिस्सहेरुवं तणजाणदि सन्वहा । णाणगं दिस्सदे णंतं तम्हा जंयोमि केणहं ॥ २९ ॥ यन्मया दश्यते रूपं तन्नजानाति सर्वथा । ज्ञायको दश्यतेऽनन्तः तस्माजल्यामि केनाहम् ॥

अर्थ — जो रूप स्त्री पुत्र धनधान्यादिक का मुझे दीखे है सो मूर्तीक जड़ है तिसको सर्वथा शुद्ध निश्चय नय कर कोई नहीं जाने हैं और उन जड़पदार्थों को मं अमूर्तीक अनन्त केवल झान स्वरूप वाला नहीं दीखू हूं फिर में किसके साथ बचना लाप करूं। मावार्थ। वार्ता लाप उसके साथ किया जाता है जो दीखता हो सुने और कहै सो

# ( ११७ )

में तो झानी अमूर्तिक वचन वर्गणा रहित हूं और ये छी पुत्र । शिष्य आदिकों का शरीर जो कि मुझे व्यवहार नय से दीखता है वह पुद्गल है मूर्तीक है तो इन से परस्पर कैसे वार्ता होसके इससे मीन धारण कर आत्म ध्यान कहंहूँ।

सन्वा सन्वणिरोहेण कम्मं खबदि संचिदं । जायच्छो जाणए जोई जिण देवेण मासियं ॥३०॥ सर्वाश्रवनिरोधेन कर्म क्षिपति संचितम् । योगस्था जानाति योगी जिनदेवेन भासितम् ॥

अर्थ — योग (ध्यान) में ठहरा हुवा शुक्क ध्यानी साधु मिथ्या दर्शन अन्नत प्रमोद कषाय और योग (मन वचन काय की प्रशृत्ति इन समस्त आश्रवों के निरोध होने से पूर्व संचय किय हुवे समस्त झानावरणादिक कर्मों का क्षय करे है और समस्त जानने वाले पदार्थों को जाने है एसा श्रीजिनेन्द्र देव ने कहा है।

जो सत्तो ववाहोर सो जोई जग्गए सकज्जम्मि। जो जग्गदि ववहारे सो सत्तो अप्पणे कज्जे ॥ ३१॥ यः सुप्तो व्यवहारे स योगी जागित स्वकार्ये । यो जागित व्यवहारे स सुप्तः आत्मनः कार्य ॥

अर्ध — जो योगी व्यवहार में ( लौकिकाचार में ) सोता है वह स्वकार्य में जागता है अर्थात् सावधान है और जोयोगी व्यवहार में जागता है वह आत्मकार्य में सोता है।

इयजाणऊण जोई ववहारं चयइ सव्वहा सब्व । झाइय परमप्पाणं जह भणियं जिणवरं देण ॥ ३२ ॥ इति ज्ञात्वा योगी व्यवहारं त्यज्ञति सर्वथा सर्वम् । ध्यायति पारमात्मानं यथा मणितं जिनवरेन्द्रेण ॥

अर्थ — ऐसा जानकर योगी सर्वप्रकार से समस्त व्यवहार की छोड़े है और जैसा जिनेन्द्रदेव ने परमात्मा का स्वरूप कहा है उस स्वरूप को ध्यावे है।

### ( ११८ )

पंच महत्वय जुनो पंच सिमदीसु तीसु गुनीसु । रयणत्तय संजुत्तो झाणं झयणं सया कुणह ॥ ३३ ॥ पञ्चमहाब्रत युक्तः पञ्च सिमितिषु तिस्टषु गुप्तिषु । रत्नत्रय संयुक्तयः ध्यानाऽध्ययनं सदा कुरु ॥

अर्थ — भो भव्यो ? तुम पांच महाव्रतों के धारक होकर पांच समित और तीन गुष्ति में लीन होकर और रत्नवय कर संयुक्त होते हुवे ध्यान और अध्यायन सदाकाल करो।

रयणत्तय माराह जीवो आराहओ सुणेयव्वो । आराहणा विहाणं तस्स फलं केवलं णाणं ॥ ३४ ॥ रत्नत्रय माराधयन् जीव आराधको मुनितव्यः । आराधना विधानं तस्य फलं केवलं ज्ञानम् ॥

अर्थ — जो रानत्रय को आराध (सेवे) है वह आराधक है ऐसा जानना और यही आराधना का विधान अर्थात सेवन करना है, तिसका फल केवल झान है।

सिद्धो खुद्धो आदा सन्तराहू सन्त्र छोय दरसीयं। सो जिणवरेहि भीणयो जाण तुम केवछ णाण ॥ १५॥ सिद्धः शुद्धः आत्मा सर्वज्ञः सर्व लोक दर्शी च। स जिनवरैः भणितः जानीहि त्वं केवल ज्ञानम्॥

अर्थ — यह अत्मा सिद्ध है कर्म मलकर रहित होने से शुद्ध है सर्वष्ठ है और सर्वलोक अलोकको दखने वाला है ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है इसी को तुम केवल ज्ञान जानो अर्थात अमेद विविक्षा कर आत्मा को केवल ज्ञान कहा है, ज्ञान और आत्मा के मिन्न प्रदेश नहीं हैं जो आत्मा है सोही ज्ञान है और जो ज्ञान है सोई आत्मा है।

रयणत्तयंपि जोई आराहइ जोहु जिणवर मएण । सो झायादे अप्पाणं परिहरादे परं ण संदेहो ॥ ३६ ॥ रत्नत्रयमपि थोगी आराधयति यः स्फुटं जिनवरमतेन । स ध्यायति आत्मानं पारहरति परं न सन्देहः ॥

# ( ११९ )

अर्थ--जो योगी जिनेन्द्रदेव की आह्वानुसार रश्रश्रय को आरोध है वह आत्मा को ही ध्यावे है और पर पदार्थों को छोड़े है इसमें सन्देह नहीं है।

जं जाणह तं णाणं जं पिच्छह तं च दंसणं णेयं। तं चारित्तं भाणियं परिहारो पुण्णपावाणं।। ३७ ।। यज्जानाति तद् ज्ञानं यत् पश्यति तच्च दर्शनं ज्ञेयम्। तच्चारित्रं भाणितं परिहारः पुण्य पापानाम्॥

अर्थ - जो आत्मा जाने हें सो झान, और जो देखे है सो दर्शन है, और वहीं आत्मा चारित्र हैं जो पुण्य और पाप को दूर करें है।

तच्च रुई सम्मत्तं तच्च गाणणं च इवइ स ण्णणं । चारितं परिहारो पर्यपियं जिणवर्षि देहिं ।) ३८ ॥ तत्वरुचिः सम्यक्त्वं तत्वम्रहणं च भवति सञ्ज्ञानम् । चारित्रं परिहारः प्रजास्पित जिनवरेन्द्रैः ॥

अर्थ — जीवाहिक तत्वों में जो रुचि है सो सम्यक्तव है, तत्वों का जानना सो समयग् झान है और पुण्य पाप का छोड़ना सो चारित्र है ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

दंसण सुद्धो सुद्धो दंसण सुद्धो लहेइ णिन्नाणं। दंसण विहीण पुरुसो ण लहइ इच्छियं लाहं॥ ३९॥ दर्शनयुद्धः युद्धः दर्शनयुद्धः लभते निर्वाणम्। दर्शनिवहीनः पुरुषः न लभते इष्टं लाभम्॥

अर्थ—जो सम्यग् दर्शन सं शुद्ध है वही आत्मा शुद्ध है, क्यांकि दर्शन शुद्ध आत्मा हीं निर्वाण को पावे है और जो दर्शन रहित पुरुष है वह इष्ट (अनन्त सुखमयी) लाभ को नहीं पावे है।

इय उवए संसारं जरमरण हरं खु मण्णए जंतु । तं सम्यत्तं भणियं सम्मणाणं सावयाणं पि ॥ ४० ॥

# ( १२० )

इति उपदेशसारं जन्ममरणहरं स्फुटं मन्यते यंतु । तत् सम्यक्त्वं भणितं श्रमणाणं सावयाणं पि ॥

अर्थ--यह उपदेश सारह्मप है जन्ममर्ण के हरने वाला है जो इसको माने है श्रद्धे है सोही सम्यक्तव है यह सम्यक्त्व मुनियों को श्रावकों को तथा अन्य सर्वही जीवमात्र के वास्ते कहा है।

जीवानीव विहत्ती जोई जाणेइ जिणवरमएण ।
तं सण्णाणं भणियं अवियच्छं सन्वद्रसीहिं ॥ ४१ ॥
जीवाजीव विभाक्तं योगी जानाति जिनवरमतेन ।
तत् संज्ञानं भणितम् अवितथं सर्वदर्शिभिः ॥

अर्थ--योगी जिनेन्द्र की आज्ञा के अनुकूल जीव और अजीव के भेद को जाने हैं यही सत्यार्थ सम्यग ज्ञान सर्वज्ञदेव ने कहा है।

जं जाणिऊण जोई परिहारं कुणइ पुण्णपावाणं । तं चारित्तं भाणियं अवियप्पं कम्मरहिएण ॥ ४२ ॥ यत् ज्ञात्वा योगी परिहारं करोति पुण्यपापानाम् । तत् चारित्रं भणितम् अविकल्पं कर्म्मरहितेन ॥

अर्थ — जो मुनि भेदज्ञान को जानकर पुण्य पाप को छोड़े है सोई अविकटप (संकल्प विकल्प रहित — यथाख्यात ) चरित्र हैं ऐसा कर्मों कर रहित श्री सर्वन्नदेव ने कहा है।

जो रथणत्तय जुत्तो कुणइ तवं संजदो ससतीए । सो पावइ परमपयं झायंतो अप्पय सुद्धं ॥ ४३ ॥ यो रत्नत्रययुक्तः करोति तपः संयतः स्वशक्त्या । स प्राप्नोति परमपदं ध्यायन् आत्मानं शुद्धम् ॥

अर्थ —जो रत्नत्रय सहित संयमी मुनि अपनी शक्ति अनुसार तप करे है वह शुद्ध आत्मा को व्याता हुआ परम पद [मोक्ष ] को पावे है।

#### ( १२१ )

तिहितिष्णि धरविणिचं तियरहिओ तहतिएण परियरिओ । दो दोसविष्पमुको परमप्पा झायए जोई ॥ ४४ ॥

त्रिभिः त्रीन् भृत्वा नित्यं त्रिकरहितः तथा त्रिकेणपरिकलितः। द्विदोष विश्रमुक्तः परमात्मानं ध्यायते योगी ॥

अर्थ — मन वचन काम कर तीनों ( वर्षा शीत उष्ण ) कालों में सदा काल तीनों शल्यों ( माया मिथ्या निदान ) को छोड़ता हुआ और तीनों ( दर्शन ज्ञान चरित ) कर संयुक्त होकर दो दोषों ( राग-द्वेष ) से छूटा हुवा योगी परमात्मा को ध्यावे हैं।

मयमाय कोइरिहओं छोहेण विवर्जिओं य जो जीवो। णिम्मल सभावजुत्तो सो पावइ उत्तमं सौक्खं ॥ ४५ ॥

मदमाया कोघ रहितः लोभेन विवर्जितश्च यो जीवः । निर्मलस्वभावयुक्तः स प्रामोति उत्तमं सौख्यम् ॥

अर्थ — जो जीव मद (मान) मायाचार कोघ और छोम से रहित है और निर्मल स्वभाव वाला है सोही उत्तम सुख को पावे है।

विसय कसायेहि जुदो रुद्दोपरमप्प भावरहिय मणो । सो ण ळहहि सिद्धम्रहं जिलम्रह परम्म्रहो जीवो ॥ ४६ ॥

बिषय काषायैर्युक्तः रुद्रः परमात्म भावरहित मनाः । स न लभते सिद्धसुखं जिनसुद्रा पराङ्सुखो जीवः ॥

अर्थ — जो विषय और कषायों से सहित है और परमात्मा की भावना से रहित है मन जिसका और जिनसुद्रा (दिगम्बर भेष) से विसुख है ऐसा रुद्र सिद्ध सुख को नहीं पावे हैं।

जिणमुदं सिद्धिमुद्दं हेवेई णियमेण जिणवरुहिहा । सिविणेविण रुबहुपुण जीवा अच्छंति भवगहणे ॥ ४७ ॥

जिनसुद्रा सिद्धसुखं भवति नियमेन जिनवरोहिष्टा । स्वमेपि न राचते पुनः जीवा तिष्टन्ति भवगहने ॥ १६

# ( १२२ )

अथ — जिन मुद्रा अर्थात दिगम्बर ही नियम कर मोक्ष सुस है यहां कारण में कार्य का उपचार कहां है अर्थात जिन मुद्रा के धारण करने से मोक्ष का सुख मिलता है ऐसा जिनेन्द्र देवने कहा है, जिसको यह जिनमुद्रा स्वप्न में भी नहीं रुचे हैं वह पुरुष संसार रूपी बनहीं में रहे हैं। अर्थात् जिसको जिन मुद्रा से कुछ भी प्रीत नहीं है वह संसार से पार नहीं हो सकता।

परमप्पय झायंतो भोई मुच्चेइ मलदलोहेण ।
णादियदि जवं कम्मं णिहिट्ठं जिजविरदेहिं ॥ ४८॥
परमात्मानं ध्यायन् योगी मुच्यते मलद लोमेन ।
नादियते नवं कर्मे निर्हिष्टं जिनवरेन्द्रैः ॥

अर्थ — परमात्मा के ध्यान करने वाला योगि पापों के चत्पन्न करने वाले लोभ से छूट जाता है इसी से उसके नवीन कर्म बन्ध नहीं होता है ऐसा जिनेन्द्र देवने कहा है।

होज्जण दिढ चिरित्तो दिढ सम्मत्तेण भाविय मदीओ । झायंतो अप्पाणं परमपयं पावए जोई ।। ४९ ॥ भूत्वा दृद्वरित्रः दृद्धस्यक्त्वेन भावितमतिः । ध्यायन्नात्मानं परमपदं प्राप्नोति बोगी ॥

अर्थ — जो योगी दृढ़ सम्यक्त्वी और दृढ़ चारित्रवान् होकर स्नात्मा को ध्यावे है वह परमपद को पावे है।

चरणं इवइ सधम्मो धम्मोसोइवइ अप्पसमभावो । सोणारोस रिह्नओ जीवस्स अणण्णपरिणामो ॥५० ॥ चरणं भवति स्वधमः धर्मः स भवति आत्मसमभावः । स रागरोष रहितः जीवस्य अनन्य परिणामः॥

अर्थ —चारित्र ही आत्मा का धर्म है वह धर्म सर्व जीवों में समभाव स्वरूप है और वह समभाव रागद्रेष रहित है यही जीव का अनन्य (एकस्वरूप—अभिन्न) परिणाम है।

## ( १२३ )

जह फिल्डिमणिविसुद्धो परदन्वजुदो हवेई अण्णं सो ।
तह रागादिविजुत्तो जीवो हवदि हु अण्णण्णविहो ॥ ५१॥
यथा स्फिटिकमणिविशुद्धः परद्रव्यजुतो भवति अन्यादशः ।
तथा रागादिवियक्तः जीवो भवति स्फटमन्योन्य विषः ॥

अर्थ — जैसे स्फटिकमणि विद्युद्ध है परन्तु हरित पीत नील भादि पर द्रव्य के संयुक्त होने से अन्यक्प अर्थात हरित नील आदि के रूप वाली होजाती है तैसे ही रागादि परिणामों से सहित आत्मा भी अन्य अन्य प्रकार का होजाता है।

भावार्थ — जैसे स्फटिकमिण में नील डाक लगने से वह नील होजाती है और पीत से पीत तथा हरित से हरित होजाती है तैसे ही आत्मा की में राग रूप होने से रागी और शत्रु में द्वेष करने से देवी तथा पुत्र में मोह करने से मोही होता है।

देवगुरुम्मिय भत्तो साहम्मिय संजदंसु अणुरत्तो । सम्मत्त गुव्त्रहंतो झाणरओ हवदि जोई सो ॥ ५२ ॥ देवेगुरौ च भक्तः साधर्मिक संयतेषु अनुरक्तः । सम्यक्त्व सुद्धहन् ध्यानरतः भवति योगी सः ॥

अर्थ — जो देव गुरु का भक्त है तथा साधर्मी मुनियों से बात्सल्य अर्थात प्रीति करें है और सम्यक्त्व को भारण करें है साई योगी ध्यान में रत होता है।

भावार्थ — जिस गुण से जिसकी प्रीति होती है उस गुण वाले से उसकी अवश्य प्रीति होती है, जो सिद्ध (मुक्त) होना चाहता है उसकी प्रीति (मिक्त) सिद्धों में तथा सिद्ध होने वालों में और सिद्धों के भक्तों में अवश्य होगी।

उग्ग तवेण्णण्णाणी जं कम्मं खबदि भवहिं बहुएहिं। तं णाणी तिहिगुत्तो खवेइ अंतो मुहुत्तेण ॥ ५३ ॥ उम्रतपसाऽज्ञानी यत्कर्म क्षपयति भवैर्वहुभिः। तत् ज्ञानी त्रिभिर्गुप्तः क्षपयति अन्तर्भुहूर्तेन ॥

#### ( १२४ )

अर्थ — अहानी पुरुष अनेक भव में उम्र (तीव) तपश्चरण से जितने कमों को क्षय करता है ज्ञानी पुरुष उतने कमों को तीनों गुप्तिकर अन्तर्मुद्दर्स में क्षय कर देता है।

सुभ जोगेण सुभावं परदव्वे कुणइ राग दोसाहू । सो तेणदु अण्णाणी णाणी एत्तो दुविपरी दो ॥५४॥ शुभ योगेन सुभावं पर द्रव्ये करोति राग द्वेषी स्फुटम् । स तेन तु अज्ञानी ज्ञानी एतस्माद्विपरीतः ॥

अर्थ--- जो योगी मनोक्ष इष्ट प्रिय वनितादिक में प्रीति भाव करे है और पर द्रव्यों में राग द्वेष करे है वह साधु अक्षानी और जो इससे विपरीत है अर्थात रोग द्वेष रहित है वह क्षानी है।

आसव हेद्य तहा भावं मोक्खस्स कारणं हवादि । सो तेण दु अण्णाणी आदसहावस्स विवरी दो ॥ ५५ ॥ आश्रव हेतुश्च तथा भावं मोक्षस्य कारणं भवति । स तेन तु अज्ञानी आत्भस्वभावात् विपरीतः ॥

अर्थ — जैसे इष्ट बनितादि विषयों में किया हुआ राग आश्रव का कारण है तैसे ही निर्विकल्प समाधि के विना मोक्ष सम्बन्धी भी राग आश्रव का कारण है इसी से मोक्ष को इष्ट मानकर उसमें राग करने वाला भी अश्वानी है क्योंकि वह आत्म स्वभाव से विप-रीत है अर्थात वह आत्म स्वभाव का श्वाता नहीं है।

जो कम्म जादमङ्गो सहाव णाणस्स खंड दोसयरो । सो तेण दु अज्ञानी जिण सासण दूसगो भाणश्रो ॥५६॥

यः कर्म जात मतिकः स्वभाव ज्ञानस्य खण्ड दोष करः । स तेन तु अज्ञानी जिनशासन दूषको भाणितः ॥

अर्थ — इन्द्रिय अनिन्द्रिय (मन) जनित ही ज्ञान है जो पुरुष ऐसा माने है वह स्वभाव ज्ञान (केंवल ज्ञान) को खण्ड ज्ञान से दूषित करे है। इसी से बह अज्ञानी है जिन आज्ञा का दृषक है।

# ( १२५ )

णाणं चारित्तहीणं दसणहीणं तवण संजुत्तं । अण्णेसु भाव रहियं छिंगगहणेण कि सौक्खं ॥५७॥ ज्ञानं चारित्र हीनं दर्शन हीनं तपोभिः संयुक्तम् । अन्येषु भावरहितं छिक्क ग्रहणेन कि सौख्यम् ॥

अर्थ — जहां चारित्र हीन तो ज्ञान है यद्यपि तपकर सहित है परन्तु सम्यगदर्शन कर हीन है तथा अन्य धर्म कियाओं में भी भाव रहित है ऐसे लिङ्ग अर्थात मुनि वेश धारण करने से क्या सुख है ? अर्थात मोक्ष सुख नहीं होता।

अचेयणिम चेदा जोमण्णइ सो हवेइ अण्णाणी। सो पुण णाणी भणिओ जो भण्णइ चेयणो चेदा ॥५८॥ अचेतने चेतियतारं यो मनुते स भवति अज्ञानी। स पुन ज्ञानी भणितः यो मनुते चेतने चेतियतारम्॥

अर्थ — जो अचेतन में चेतन माने है सो अज्ञानी है। वह ज्ञानी है जो चेतन में ही चेतन माने है।

तव रहियं जं णाणं णाण विजुत्तो तओवि अकयत्थो । तम्हा णाण तवेण संजुत्तो छहह णिव्वाणं ॥ ५९ ॥ तपो रहितं यत् ज्ञानं ज्ञान वियुक्तं तपोपि अकृतार्थः । तस्मात् ज्ञान तपसा संयुक्तः छभते निर्वाणाम् ॥

अर्थ — जो तप रिद्तत झान है वह निरर्थक व्यर्थ है तैसे ही झान रिदत तप भी व्यर्थ है इससे झान सिद्दत और तप सिद्दत जो पुरुष है वही निर्याण को पावे है।

धुवसिद्धी तित्थयरो चडणाण जुदा करेइ तव यरणं।
णाऊण धुवं कुञ्जा तवयरणं णाण जुत्तोवि ॥६०॥
धुविसिद्धिस्तीर्थेकर चतुष्क ज्ञान युतः करोति तपश्चरणम्।
ज्ञात्वा ध्रुवं कुर्यात् तपश्चरणं ज्ञान युक्तोपि॥
अर्थ-चार क्वान ( मति क्वान श्चत क्वान अवधि क्वान और

## ( १२६ )

मनः पर्यय ज्ञान) के घारी श्री तीर्थंकर परम देव भी तपश्चरण को करें हैं ऐसा निश्चय स्वरूप जान कर ज्ञान सिंहत होते हुवे भी तप-श्चरण को करो।

भावार्थ — बहुत से पुरुष स्वाध्याय करने से तथा व्याकरण तर्क साहित्य सिद्धान्तादिक के पठन मात्र ही से सिद्धि समझ छेते हैं उनके प्रबोध के छिये यह उपदेश है कि द्वादरांग के झाता और मन पर्यय झान कर भूषित तथा मित झान और अवधि झान चारी भी तीर्थं कर भी वेला तेला आदि उपवास कर के ही कर्म को भस्म करे हैं इससे झानवान पुरुष वत तप उपवासादि अवस्थ करें।

वाहरिलंगणजुदो अञ्भंतर लिंगरिहत परियम्भो । सो सगचरित्तभट्टो मोक्त्वपद्दिणासगो साहू ॥ ६१ ॥ विहिर्छिङ्गेनयुतः अभ्यन्तरिलङ्गरिहत परिकम्मो । ूस स्वकचारित्रभ्रष्टः मोक्षपथविनाशकः साधुः ॥

अर्थ—जो वाद्य लिङ्ग (नम्रसुद्रा) कर सहित है और जिस-का चारित्र आत्मस्वरूप की भावना से रहित है वह अपने आत्मीक चरित्र से अष्ट है और मीक्षमार्ग को नष्ट करे हैं—

सुहेण भाविदंणाणं दुक्खे जादे विणस्स्नादि । तम्हा जहावलं जोई अप्पा दुक्खेर्हि भावह ॥ ६२ ॥ सुखेन भावितं ज्ञानं दुःखे जाते विनस्यति । तस्माद् यथावलं योगी आत्मानं दुःखेः भावयेत् ॥

अर्थ — सुखकर (नित्यभोजनादिक कर) भावित किया हुवा झान दुःख आने पर (भोजनादिक न मिल्लने पर) नष्ट होजाता है इससे योगी यथा इक्ति आत्मा को दुःखों कर (उपवासादिक कर) अनुवासित करे अर्थात् तपश्चरण करे।

आहारासणणिद्दा जयं च काऊण जिणवर मएण । झायव्वो णियअप्पा णाऊण गुरुवएसेण ॥ ६३ ॥ आहारासननिद्रा जयं च कृत्वा जिनवर मतेन । ध्यातव्यो निजात्मा ज्ञात्वा गुरु प्रशादेन ॥

### ( १२७ )

अर्थ--आहार जय (क्रम से आहार को घटाना और वेला तेला पक्षोपवास मासोपवास आदि करना ) आसनजय (पद्मास-नादिक से २। ४।६ घड़ी वा दिन पक्ष मास वर्ष तक तिष्टा रहना ) निद्वाजय (एक पसवाहे सोना एक प्रहर सोना न सोना) इनका अभ्यास जिनेश्वर की आहानुसार करके गुरु के प्रशाद से आत्मस्वरूप की जान कर निज आत्मा को ध्यावो।

अप्पा चरित्तवंतो दंसणणाणेण संजुदो अप्पा । सो प्रायन्त्रो णिच्चं णाऊण गुरुपसाएण ॥ ६४ ॥ आत्मा चरित्रवान् दर्शन ज्ञानेन संयुतः आत्मा । स ध्यातव्यो नित्यं ज्ञात्वा गुरु प्रसादेन ॥

अर्थ--आत्मा चारित्रवान है आत्मा दर्शन ज्ञान सहित है ऐसा जान कर वह आत्मा नित्य ही गुरु प्रशाद से ध्यावने योग्य है।

दुक्खेण ज्ञइ अप्पा अप्पाणाऊण भावणा दुक्खं। भाविय सहाव प्रारेसो विसएस विरचए दुक्खं ॥६५॥ दुःखेन ज्ञायते आत्मा आत्मानं ज्ञात्वा भावना दुःखम् । भावित स्वभाव पुरुषो विषयेषु विरच्यते दुःखम् ॥

अर्थ - बड़ी कठिनता से आत्मा जाना जात है और आत्मा को जानकर उसकी भावना ( अर्थात आत्मा का वारवार अनुभव ) करना कठिन है और भात्म स्वभाव की भावना होने पर भी विषयों (भोगादि) से विरक्त होना अत्यन्त कठिन है।

ता मणणज्जइ अप्पा विसएस णरोपवदए जाम । विसए विरत्त चित्तो जोई जाणेइ अप्पाणं ॥६६॥ तायत न ज्ञायते आत्मा विषयेषु नरः प्रवर्तते यावत । विषय विरक्त चितः योगी जानाति आत्मानम् ॥

अर्थ--जब तक यह पुरुष विषयों में प्रवेते है तब तक आत्मा को नहीं जाने है । जो योगी विषयों से विरक्त चित्त है वही आत्मा को आने है।

# ( १२८ )

अप्पा णाऊण णरा केई सम्भाव भावयभट्टा। हिंडोते चाउरंगं विसएसु विमृहया मृदा ॥६७॥

आत्मा ज्ञात्वा नराः केचित्स्वभाव भाव प्रश्रष्टाः । हिण्डन्ते चातुरङ्गे विषयेषु विमोहिता मुदाः ॥

अर्थ — आत्मा को जान कर भी भात्मस्वभाव की भावना से अत्यन्त अष्ट होते हुवे विषयों में मोहित हुवे भक्कानी जीव चतुर्गति संसार में अमें हैं।

भवार्थ — आत्मा को जान कर विषयों से विरक्त होना चाहिये। जे पुण विसय विरत्ता अप्पाणऊण भावणा सहिया। छंडति चाउरंगं तव गुण जुत्ता ण संदेहो।।६८।।

ये पुनः विषय विरक्ता आत्मानं ज्ञात्वा भावना साहिताः। त्यजन्ति चातुरङ्गं तपोगुण युक्ता न सन्देहः॥

अर्थ — जेनिकट भव्य विषयों से विरक्त हैं आत्मा को जान कर आत्म भावना करें हैं ते द्वादश तप २८ मूल ग्रुण तथा उत्तर ग्रुण सिहत होते हुवे अवश्यं चतुर्गीत संसार को छोड़ें हैं इसमें सन्देह नहीं।

परमाणु पमाणं वा परदव्वे रादि इवेदि मोहादो । सो मृढो अण्णाणी आदसहावस्स विवरीदो ॥ ६९ ॥ परमाणुं प्रमाणं वा परद्रव्ये रित भवेति मोहात् । स मृढ अज्ञानी आत्म स्वभावाद्विपरीतः ॥

अर्थ -- जिसकी पर द्रव्यों में परमाणु मात्र ( किंचित् ) भी मोइ से रित (प्रीति ) है वह मुद् अद्वानी आत्म स्वभाव से विप-रीत है।

अप्पा ज्झायंताणं दंसणसुद्धीण दिढचरित्ताण । होदि धुवं णिव्वाणं विसऐसु विश्त चित्ताणं ॥ ७०॥ आत्मानं ध्यायतां दर्शन शुद्धीनां दृढ चारित्राणाम् । भवति धुवं निर्वाणं विषयेषु विरक्त चित्तानाम् ॥

#### ( १२९ )

अर्थ—चल मिलन और अगादता रहित है सम्यग्दर्शन जिन का वृह्मचर्यादिक चारित्र में दढ (स्थित) है विषयों से विरक्त है चित्त जिनका ऐसे शुद्ध आत्मा के ध्यान करने वाले को अवस्य निर्वाण हावे है।

जेण रागो परे दब्वे संसारस्सिहि कारणं। तेण वि जोइणो णिच्चं कुज्जा अप्पेसु भावणा ॥७१॥

येन रागः परे द्रव्ये संसारस्यहि कारणम् । तेनापि योगी नित्यं कुर्य्यादात्मसु भावनाम् ॥

अर्थ-परद्रव्यों में राग का करना संसार का ही कारण है इसीसे योगीश्वर नित्यही आत्मा में भावना करें।

णिंदए य पसंसाए दुक्खे य सुइएसु य । सत्तूणं चैव बन्धूणं चारित्तं सम भावदो ॥ ७२ ॥

निन्दायां च प्रसंतायां दुःखे च सुखेषु च । भात्रणां चैव बन्धुणां चित्रं सम भावतः ॥

चिरिया विरिया पदसिमिदि विज्ञिया सुद्ध भाव पट्महा। केई जंपंति णरा णहु कालो झाण जोयस्स ॥७३॥ चर्या विरिका व्रतसिमिति विर्तितो शुद्ध भाव प्रश्रष्टाः केचित जल्पन्ति नराः नंहिं कालो ध्यान योगस्य ॥

अर्थ—चर्या अर्थात् आचार के रोकनेवाले, व्रत और सिमितिसे रहित और आत्मीक शुद्ध भावों से भृष्ट ऐसे कईएक पुरुष कहते हैं किं यह काल ध्यान करने योग्य नहीं हैं।

सम्मत्त णाणरहिओ अभव्वजीवोहिमोक्खपरिमुक्तो । संसारसुदेसुरदो णंहु काळो हचइ झाणस ॥ ७४ ॥ १७

## ( १३० )

सम्यक्तवज्ञान रहितः अभव्यजीवोहि मोक्षपरिमृक्तः संसारमुलेमुरतः नहि काळो अवति ध्यानस्य ॥

अर्थ-सम्यक्त और ज्ञान कर रहित अभव्यजीवात्मा मोक्ष रहित संसार के सुख में अत्यन्त प्रीतिवान हैं ऐसे पुरुष कहते हैं कि यह ध्यान का काल नहीं है ॥

पंचस महव्वदेसय पंचसिवदीस तीसगुचीस । जो मुढो अराणाणी णहु कालो भणइ झाणस्स ॥ ७५ ॥ पञ्चमु महात्रतेषु च पञ्चसमितिष तिसुषु गुप्तिषः यो मृढः अज्ञानी नहिं कालो भणाते ध्यानस्य ॥

अर्थ-जो पांच महावत पांच समिति तीन गुप्ति से अनजान है वह ऐसा कहते हैं कि यह काल ध्यान का नहीं है।

भरहे दुक्खमकाळे धम्म ज्झाणं हवेइ साहस्स । तं अप्प सहावहिदे णहु मण्णइ सोवि अण्णाणी ॥ ७६ ॥ भरते दःखम काले धर्मध्यानं भवति साधोः तद् आत्मस्वभावंस्थिते नहिं सन्यते सोपि अज्ञानी ॥

अर्थ — इस पंचम काल में भारत वर्ष में आत्मस्वमाव में स्थित जो साधु हैं तिनके धर्म ध्यान होता है जो इसको नहीं मानते हैं सो अज्ञानी हैं।

अज्ञवितिरयणसुद्धा अप्पा झाएवि छहि इंदर्च । ळोयंतियदेवत्तं तच्छ चया णिव्बुदिं जंति ॥ ७७ ॥ अद्यापि त्रिरत्नशुद्धा आत्मानंध्यात्वा छमन्ते इंद्रत्वम् लोकान्तिक देवत्वं तस्मात् च्यत्वा निर्वाणं यान्ति ॥

अर्थ-अब भी इस पंचम काल में साधुजन सम्यक् दर्शन सम्यगन्नान सम्यकचारित्र रूप रत्नों से निर्दोष होते हुवे आत्मा को ध्याय कर इन्द्रपद को पावें हैं केई छौकान्तिक देव होते हैं और वहां से चयं कर पुनः निर्वाण को पावे हैं॥

# ( १३१ )

नेपावमोहिक्मई छिंगं घेत्र्ण जिणवरिदाणं। पावं कुणंति पावा ते चत्ता मोक्खमम्मस्मि॥ ७८॥

ये पापमोहितमतयः लिङ्कं प्रहीत्वा जिनवरन्द्राणाम्ः पापं कुर्वन्ति पापाः ते त्यक्ता मोक्षमार्गे ॥

अर्थ — पाप कार्यों कर मोहित है बुद्धि जिनकी ऐसे जे पुरुष जिनिर्लिङ्ग (नग्नमुद्रा) को घारण करके भी पाप करते हैं ते पापी मोक्ष मार्ग से पतित हैं।

ने पंचचेछसत्ता गंथगाहीय जाणांसीला । आधाकम्पम्मिरया ते चत्ता मोक्ख मगगमिव ॥ ७९ ॥

ये पञ्चचेलकाः अन्थ प्राहिणः याचनशीलाः

अधः कर्मणिरताः ते त्यक्ता मोक्षमार्गे ॥

अर्थ — जे पांच प्रकार में से किसी प्रकार के भी वस्त्रों में आसक्त हैं अर्थात् रेज्ञम वक्कल चर्म रोम सूत के वस्त्र को पहनते हैं परिग्रह सहित हैं, याचना करने वाले हैं अर्थात् भोजन आदिक मांगते हैं और नीचकार्य में तत्पर हैं वे मोक्ष मार्ग से भ्रष्ट हैं।

णिस्नंथमोहमुका वावीसपरीसहा जियकसाया । पावारंभ विमुका ते गाहियामोक्खमगगम्मि ॥ ८० ॥ निर्श्रन्था मोहमुक्ता द्वाविंशतिपरीषहा जितकषायाः । पापारम्भ विमुक्ता ते गृहीता मोक्षमार्गे ॥

अर्थ — जे परित्रह रहित हैं पुत्र मित्र कलित्रादिको से मोह ( ममत्व ) रहित हैं वाईस परीषहाओं को सहने वाले हैं जीत लिये हैं कषाय जिन्होंने और पापकारी आरम्मों से रहित हैं वे मोक्षमार्ग में ग्रहीत हैं अर्थात वे मोक्षमार्गी हैं।

ं ऊद्धदमज्झलोए केई मज्झण अहयमेगगी । इय भावणाए जोई पावंतिहु सासयं सोक्खं ॥ ८१ ॥ उर्ध्वार्थमध्य लोके केचित् मम न अहकमेकाकी । इति भावनया योगिनः प्राप्नुवन्ति स्फुटं शास्वतं सोस्थम्।

## ( १३२ )

अर्थ — जे योगीश्वर ऐसी भावना कि मेरा उध्वंलोक अधो-लोक तथा मध्यलोक में कोई भी नहीं है में अकेलाही हूं वह शास्वत सुख अर्थात मोक्ष को पावें हैं—

देवगुरुणं भत्ता णिव्बेय परंपरा विचितंता । झाणरया सुचरित्ता ते गहिया मोक्खमग्गम्मि ॥ ८२ ॥ देवगुरूणां भक्ताः निर्वेद परम्परा विचिन्तयन्तः । ध्यानरता सुचरित्राः ते गृहीता मोक्षमार्गे ॥

अर्थ — जे अष्टादश १८ दोष रहित गुरु और २८ मूळगुण धारक गुरु के भक्त हैं निवंद (संसार देह मोगों से विरागता) की परम्परा रूप उपदेश की विशेषता से विचारते हैं, ध्यान में तत्पर हैं और उत्तम चारित्र के धारक हैं ते मोक्षमार्गी हैं।

णिच्छय णयस्स एवं अप्पा अप्यम्भि अप्पणेसुरदो । सो होदिहु सुचरित्तां जोई सो लहइणिव्वाणं ।। ८३ ॥ निश्चयनयस्वैवम् आत्माऽऽत्मिनि आत्मनेसुरतः । सो भवति स्फुटं सुचरित्रः योगी सो लभते निर्वाणम् ॥

अर्थ — निश्चयनयका ऐसा अभिप्राय है कि जो आत्मा आत्मा के लिये आत्मा में ही लीन होता है वही आत्मा उत्तम चारित्रवान् योगी निर्वाण को पावे है।

पुरुसायारो अप्पा जोई वरणाणदंसण समग्गो । जो झायदि स्रोयोई पावहरो हवदिणिइट्टो ॥ ८४ ॥ पुरुषाकार आत्मा योगी वरज्ञानदर्शन समग्रः । योध्यायति स योगी पापहरो भवति निर्द्रन्द्रः ॥

अर्थ — पुरुष के आकार के समान है आकार जिसका ऐसा आत्मा उत्तम कान दर्शन कर पूर्ण और मन वचन काय के योंगों का निरोध करने वाला जो आत्मा को ध्यावे है वह योगी है पापों का नाश करने वाला है और निर्द्धन्द (रागद्वेषादि रहित) होजाता है।

## ( १३३ )

एवं जिणेण कहियं सवणाणं सावयाणपुणसुणसु । संसार विणासयरं सिंद्धियरं कारणं परमं ॥ ८५ ॥ एवं जिनेन कथितं श्रमणानां श्रावकानां पुनः श्रृणु ।

संसार विनाशकरं सिद्धिकरं कारणं परमम् ॥

अर्थ — इस प्रकार जिनेन्द्र देवने मुनियों को उपदेश कहा है अब श्रावकों के छिये कहते हैं सो सुनो यह उपदेश संसार का नाश करने वाला और सिद्धि के करने वाला उत्कृष्ट कारण है।

गहिऊणय सम्मत्तं सुणिम्मलं सुरागरीव निकंषं।
तं झाणे झाइज्जइ सावय दुक्खक्खय द्वाए ॥ ८६ ॥
प्रहीत्वा च सम्यक्त्वं सुनिर्मलं सुरागरेरिव निष्कम्यम्।
तद् ध्याने ध्यायति श्रावक दुःखक्षयार्थे॥

अर्थ — मो श्रावको ! सुमेर पर्वत के समान निष्कम्प (निश्चल) होकर निरतीचार सम्यग्दर्शन का ग्रहण कर उसी दर्शन को दुःखों का क्षय करने वाले ध्यान में ध्यावो ।

सम्मत्तं जो झायदि सम्माइही हवेइ सो जीवो । सम्मत्त परिणदो पुण खवेइ दुट्ट कम्माणि ॥ ८७ ॥ सम्कत्वं यो ध्यायति सम्यन्दष्टिः भवति स जीवः । सम्यक्त्व परिणतः पुनः क्षयति दुष्टाष्टकर्माणि ॥

अर्थ — जो जीव सम्यक्त्व को ध्यावे है सोई जीव सम्यन्दिष्टि है और वही ( जीव ) सम्यन्दर्शन रूप परणमता हुवा दुष्ट जे झाना-वरणादिक अष्टकर्म तिन का नाश करें है।

किं वहुणा भणिएण जे सिद्धाणरवरा गए काले । सिञ्झीह जेवि भविया तं जाणह सम्ममाहाप्पं ।।८८।। किं वहुना भणितेन थे सिद्धा नर वरागते काले । सेत्स्यति येऽपि भव्याः तज्जानीत सम्यक्त्व माहात्म्यम् ॥

अर्थ-बहुत कहने कर क्या जे (जितना) भव्य पुरुष अताती

#### ( १३४ )

काल में सिद्ध हुवे हैं और जे आगामि काल में सिद्ध होवेंगे वह सर्व सम्यक्त्व का महत्व जानो।

भावार्थ — सम्यग्दर्शन मोक्ष का प्रधान कारण है, वह सम्य-ग्दर्शन ग्रहस्थ श्रावाकों में भी होता है इससे ग्रहस्थ धर्म भी मोक्ष का कारण जानो।

ते धण्णा सुक्रयच्छा तेसूरा तोवि पंडिया मणुया। सम्मत्तं सिच्चियं सिवणेवि ण महिल्यं जेहि ॥८९॥ ते धन्याः सुकृतस्थाः ते शूरा तेपि पाण्डिता मनुजाः। सम्यकृतं सिद्धिकरं स्वभेषि न मल्लितं येः॥

अर्थ — ते ही पुरुष धन्य हैं तेही पुण्यवान हैं तेही सूरिमा हैं और पण्डित हैं जिन्होंने स्वप्न में भी सर्व सिद्धि करने वाले सम्यक्तक को दृषित नहीं किया है।

हिंसा रहिए धम्मे अटारसदोस विज्ञिए देवे । णिग्गंथेप्पवयणे सदद्दणं होदि सम्मत्तं ॥९०॥ हिंसारहिते धर्मे अष्टादश दोष वर्जिते देवे । निर्भन्थे प्रवचने श्राद्धनं भवति सम्यक्त्वम् ॥

अर्थ-हिंसा रहित धर्म, क्षुधादिक अठारह दोष रहित देव और निर्मन्थ अर्थात् दिगम्बर मुनि और प्रवचन अर्थात् जिनबाणी में अद्धान करना सम्यग्दर्शन है

जह जायरूव रुवं सुसंजयं सव्व संगपिरचत्तं। हिंगं ण वरा वेक्खं जो मण्णइ तस्स सम्मत्तं ॥९१॥ यथा जातरूपं रुपं सुसंयतं सर्व संग परित्यक्तम्। छिङं न परापेशं यःमन्यते तस्य सम्यक्त्वम् ॥

अर्थ — मोक्ष मार्गी साधुवों का लिङ्ग (भेश) यथा जातरप है अर्थात जैसे वालक माता के गर्म से निकला हुआ बालक निर्विकार होता है तैसे निर्विकार है। उत्तम है संयम जिसमें, समस्त परिग्रह रहित है, जिसमें पर वस्तु की इच्छा नहीं हैं ऐसे स्वरुप को जो माने है तिसके सम्यक्त्व होता है।

#### ( १३५ )

क्कच्छियदेवं धम्मं कुच्छिय छिंगंच वंदए जोदु । रुज्जा भयगारवदो मिच्छादिटी हवे सोहु ॥९२॥

कुत्सितदेव धर्मे कुत्सितिलङ्गं च वन्दते यस्तु । रुज्जा भय गारवतः मिथ्यादृष्टि भवेत् सस्फुटम् ॥

अर्थ — खोटेदेव (रागीहेषी) खोटा धर्म (हिंसामयी) और खोटे लिङ्ग (परिम्रही गुरु) को लज्जा कर भयकर अथवा वडप्पन कर जो वन्दे हैं नमस्कार करें हैं ते मिथ्यादृष्टि जानने।

सवरावेक्खं लिंगं राईदेवं असंजयं वंदे । माणइ मिच्छादिट्टी णहुमाणइ सुद्ध सम्मत्तो ॥९३॥ स्वपरापेक्षं लिक्नं रागिदेवम् असंयतं वन्दे । मानयति मिथ्यादृष्टिः न स्फूटं मानयति शुद्धसम्यक्त्वः ॥

अर्थ — स्वापेक्ष लिङ्क को ( अपने प्रयोजन की सिद्धि के अर्थ अथवा की सिहत होकर साधु वेदा धारण करने वाले को ) और परापेक्षलिङ्क ( जो किसी की ज़बरदस्ती से वा माता पितादि के चढ़ाने से वा राजा के भय से साधु हो जावै) को में वन्दना करता हूँ तथा रागीदेवों को में वन्दू हूं अथवा समय रहित (हिंसक) देव-ताओं) को वन्दना कर हूं ऐसा कहकर तिन को माने है सो मिथ्या-हृष्टि है। जो ऐसे को नहीं मानता है वह शुद्ध सम्यग्हृष्टी है॥

सम्माइद्दीसावय धम्मं जिणदेव देसियं कुणदि । विपरीयं कुव्वंतो मिच्छादिद्दी मुणेयव्वो ॥९४॥ सन्यग्दृष्टिः श्रावकः धर्मै जिनदेवदोशितं करोति । विपरीतं कुर्वन् मिथ्यादृष्टिः ज्ञातव्यः ॥

अर्थ---भो श्रावको ! जो जिनेन्द्र देव के उपदेशे हुवे धर्मको पालता है वह सम्यग्हिष्ट है और जो अन्य धर्म्म को पालता है सो मिथ्या हुष्टी जानना।

मिच्छादिद्वी जो सो संसारे संसरेइ सुहरहिओ। जम्मजर मरणपडरे दुक्खसहस्साचळे जीवो ॥९५॥

#### ( १३६ )

मिथ्यादृष्टिः यः स संसारे संसरति सुखरहितः। जन्मजरामरण प्रचुरे दुःखसहश्राकुळे जीवः॥

अर्थ--जो मिथ्या हिष्टि प्राणी हैं वह जन्म जरा और मरण की अधिकता वाळे इस चतुर्गति रूप संसार में सुखराईत भ्रमे हैं भौर वह संसार हज़ारो दुःख से परिपूर्ण है।

सम्मगुण मिच्छ दोसो मणेण परि भाविऊण तं कुणसु । जं ते मणस्स रुच्छकिं वहुणा पछवि एणंतु ॥९६॥ सम्यक्तं गुणः मिथ्यात्वं दोषः मनसा परिभाव्य तत्कुरु । यत्ते मनसि रोचते किं वहुना प्रलिपतेन तु ॥

अर्थ—मो भव्य! सम्यग्दर्शनतो गुण अर्थात् उपकारी है और मिथ्यान्व दोष है, ऐसा विचार करो पीछे जो तुम्हारे मन में इचे तिसको ग्रहण करो बहुत बोलने से क्या।

वाहिर संग विम्रुको णविम्रुको मिच्छभाव णिगांथो।
किं तस्स ठाण मौणं णवि जाणदि अप्प सम भावं ॥९७॥
वाह्य संग विम्रुक्तः न विम्रुक्तः मिथ्या भावेन निर्मन्थः।
किं तस्य स्थानं मौनं नाणि जानाति आत्मसम भावम्॥

अर्थ — जो वाह्य परित्रह से रहित है परन्तु मिथ्यात्व भावों से नहीं छूटा है उस निर्मन्थ वेषधारी के कायोत्सर्ग और मौन बूत कर ने से क्या साध्य है अर्थात् कुछ भी नहीं वह आत्मा के समभाव को (बीतराग भाव को) नहीं जाने है।

भावार्थ —विना अन्तरङ्ग सम्यक्त्व कोई भी वाह्य किया कार्य कारी नहीं।

मूल गुणं छित्णय वाहिर कम्मं करेइ जो साहु। सोणलहइ सिब्ह्यहुं, जिण लिंग विराधगो णिच्चं ॥९८॥ मूलगुणं छित्वा वाह्य कर्म करोति यः साधुः। स न लभते सिद्धिसुखं जिनलिङ्ग विराधकः नित्यम्॥

# ( १३७ )

अर्थ — जो साधु अट्टाईंस मूल गुणों का छेदन करके अन्य बाह्य कमें करे हैं सो निद्धसुख को नहीं पावे हैं किंतु वह सदाकाल जिन-लिङ्ग की विराधना अर्थात् बदनामी करने वाला है।

किं कहादि विहेकम्मं किं काहदि बहुविहंच खवणंच।
किं काहिदि आदावं आद सहावस्म विवरीदो ॥९९॥
े किं करिष्यति वाद्यकर्भ किं करिष्यति बहुविधं च क्षपणंच।
किं करिष्यति आतापः आत्मस्वमावस्य विपरीतः॥

अर्थ — आत्मीक स्वभाव दर्शन ज्ञान क्षमादि स्वरूप से विपरीत अज्ञान मोह कषादि सिंदेत वाह्य कर्म क्या कुछ कर सके हैं? (मोक्ष दे सके हैं?) अर्थात नहीं, और बहुत प्रकार किये हुवे क्षपण (चपवास) कुछ कर सके हैं? तथा आतापन योग (धूप में कार्योत्सर्ग करना) भी कुछ कर सके हैं? अर्थात कुछ नहीं। मावार्थ केवल ज्ञारीरक क्रिया मात्र आत्मा को निराकुल सुख नहीं कर सके हैं।

जइ पठइ सुदाणिय जिंद काहिद बहुविहेय चिरत्तो । तं वालसुयं चरणं हवेइ अप्पस्स विवरीयं ॥१००॥ यदि पठित श्रुतानि च यदि करिप्यति बहुविधानिचारित्राणि । तद्वालश्रुतं चरणं भवति आत्मनः विपरीतम् ॥

अर्थ — जो आत्म स्वभाव से विपरीत वाह्य अनेक तर्क व्या-करण छन्द अलंकार साहित्य सिद्धान्त तथा एकादशाङ्क दशपूर्व का अध्ययन करना है सो बालश्चत है, तथा आत्मीक स्वरूप विरुद्ध अनेक चारित्र करना बाल चारित्र है।

वेरगगपरोसाह परदन्वपरमुहोय सो होई। संसारसुहिवरत्तो सगमुद्धसुहेसुअणुरत्तो ॥ १०१॥ ग्रुणगणविहूसियंगो हेयोपादेयणिच्छदो साहू। झाणझयणेसुरदो सो पावई उत्तमटाणं ॥१०२॥ वैराग्यपरः साधुः परद्रव्यपराङ्मुखश्च स भवति।

संसारमुखाविरक्तः स्वकशुद्धंमुखेषु अनुरक्तः ॥१०१॥

## ( १३८ )

गुणगणविभाषताङ्गः हैयोपादेय निश्चितः साधुः । ध्यानाध्ययनेषु रत्तः स प्राप्नोति उत्तम स्थानम् ॥

अर्थ — जो साधु विराग भावों में तत्पर है वही परपदार्थों से पराङ्मुख ( ममत्वरिहत ) है और संसारीकसुखों से विरक्त है, आत्मीकगुद्ध सुखों में अनुरागी है झानध्यानादि गुणों के समूह कर भूषित है शरीर जिसका. हेय (त्यागने योग्य) उपादेय (अहण करण योग्य) का है निश्चय जिसके तथा ध्यान ( धर्म ध्यान गुक्छ ध्यान) अध्ययन ( शास्त्रों का पठन पाठन) में छीन है सोही साधु उत्तमस्थान को ( मोक्ष को ) पावे है

णविष्ठि जं णविज्जइ झाइझइ झाइएहि अणवरयं। थुवंतेहिं थुणिज्जइ देहच्छ किंपितंम्रुणह ॥ १०२ ॥

नतैः यत् नम्यते ध्यायते ध्यातैः अनवश्तम् । स्तयमानैः स्तूयते देहस्थं किमपि तत् मनुत ॥

अर्थ — भो भव्यजनो ? तुमारे इस देह में कोई अपूर्व स्वरुपवाला तिष्टे है तिसको जानो जोकि अन्यपुरुषों कर नमस्कृति किये हुवे ऐसे देवेन्द्र नरेन्द्र गणेन्द्रों कर नमस्कार किया जाता है, तथा अन्य योगियों कर ध्याये हुये एसे तीर्थंकर देवों कर निरंतर ध्याया जाता है और अन्य ज्ञानियोंकर स्तुति किये हुवे परमपुरुषोंकर (तीर्थंकरादिकोंकर) स्तुति किया जाता है।

अरुहा सिद्धा अरिया उवझाया साहु पंचपरमेट्टी । तेविहु चिट्टइ आदे तम्हा आदाहु में सरणं ॥ १०४ ॥ अर्हन्तः सिद्धा भाचार्या उपाध्याया साधवः परमेष्टिनः । तेऽपि स्फुटं तिष्ठन्ति आत्मनि तस्मादात्मा स्फुटि में शरणस्

अर्थ — अर्हन्त सिद्ध आचार्य उपाध्याय और साधु ये परमेष्ठी हैं तेही मेरे आत्मा में तिष्ठे हैं इससे आत्माही मुझे द्वारण है ॥ (भावार्थ) यह परमेष्ठी आत्मा में तबही टहर सकते है जब कि उनका स्वरुप चिन्तन कर आत्मा में ब्रेयाकार वाध्येयाकर किया होय

#### ( १३९ )

इससे परमेष्ठी को नमस्कार किया जानना। और आगम भाव निक्षे पकर जब आत्मा जिसका झाता होता है तब वह उसी स्वरूप कह-छाता है। इससे अईन्तादिक के स्वरूप को खेय रूप करने वाला जीवात्मा भी अईन्तादि स्वरूप हो जाता है। और जब यह निरन्तर ऐसाही बना रहे है तब समस्त कर्मक्षय रूप छुद्ध अवस्था ( मुक्त ) हो जाती है॥ जो समस्त जीवोंको संबोधन करने में समर्थ है सो अईन है आधात जिसके झान दर्शन सुख वीर्य परिपूर्ण निरावरण होजाते हैं सोही अईन्त हैं। सर्व कर्मों के क्षय होने से जो मोक्ष प्राप्त होगया हो सो सिद्ध हैं। शिक्षा देनेवाले और पांच आचारों को धारण करने वाले आचार्य है। शुतझानोपदेशक हो तथा स्वपरमत का झाता हो सो उपाध्याय हैं। रतन्त्रय का साधन करें सो साधु हैं।

संगत्तं संणाणं सचारित्तं हिंसत्तवं चैव । चउरो चिट्ठइ आदे तह्या आदा हुमेसरणं॥ १०५ सम्यक्तं सञ्ज्ञानं सचारित्रं हि सत्तपश्चैव । चत्वारो तिष्ठाति आत्मानि तस्मारात्माहफुटं में शरणम्॥

अर्थ--सम्यग्दर्शन सम्यग्हान सम्यकचारित्र और सम्यकतप-यह चारों आत्मा मं ही तिष्ठे हैं तिससे आत्माही मेरे शरण है! भावार्थ। दर्शन ह्वान घरित्र और तप ये चारों आराधना मुझे शरण हो! आत्मा का श्रद्धान आत्माही करे हैं आत्मा का ह्वान आत्मा ही करे है आत्मा के साथ एकमेक भाव आत्माकाही होता है और आत्मा आत्मा में ही तपे है वही केवल ह्वानेश्वर्य को पावे है ऐसे चारों प्रकार कर आत्मा कोही ध्यावें इससे आत्माही मेरा दु:ख दूर करने वाला है आत्माही मंगल रूप है॥

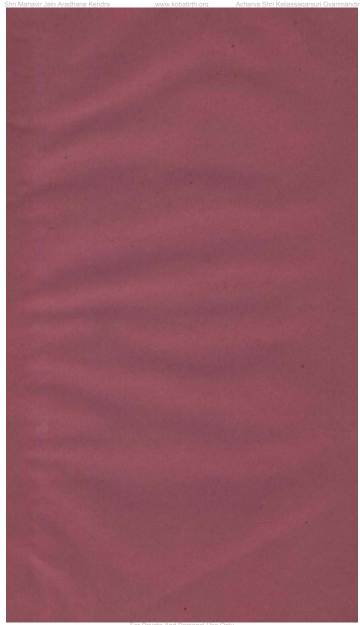
एवं जिणं पणत्तं मोक्खस्यय पाहुंड सुभत्तीए । जो पटइ सुणड भावइं सो पावइ सासयं सोक्खं ॥ १०६ एवं जिन प्रज्ञसं मोक्षस्यच प्राभृत सुभक्त्या । य पठति श्रगोति भावयति स प्राप्नोति शास्वत्तं सौद्ध्यम् ॥

## ( 880 )

अर्थ-इस प्रकार कहे हुवे मोक्ष प्राभृत को जो उत्तम भक्तिकर पढ़े है श्रवण करे है भावना (बार बार मनन) करे है सो अविनश्वर सुख को पावे है।

॥ इति श्रीकुन्दुकुन्दस्वामिविरचितं मोक्षप्राभृतं समाप्तम्॥॥॥॥ समाप्तं च षट्प्राभृतम्॥





For Private And Personal Use Only